
Aion Journal of Philosophy and Science
© 2025 the Authors
This work is licensed under a
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

Remarques sur l’imagination : 
perception, mathématiques et liberté

Luciano Boi

Abstract: 
The spatial imagination and visualization are an essential component of 
mathematical understanding and of knowledge. Both, geometric view and 
spatial visualization are helpful tools allowing for a better adaptation of 
our organism to the varying environmental conditions. It is likely that 
some of the most intriguing and profound mathematical mysteries of our 
human beings’ life was cached by the dimensions three and four of space. 
In this sense, these “low” dimensions have captured precious information 
and clues about our intuition, perception and grasping of space. Of course, 
when we pass on to a productive thinking of abstract geometric objects 
such as, for example, n-dimensional space, fiber spaces, connections, 
module spaces, topoi, and numerous other algebraic and topological 
structures that belong specifically to modern mathematics, and where 
sensory intuition is lacking, another type of mathematical imagination and 
visualization is required, and therefore we need a deeper form of intuition. 

The imagination is also essential for developing our resistance against 
the militarization of science and the use of technologies for war, the 
destruction of cities’ infrastructures and the elimination of human life. 
We need imagination for standing with scientists, scholars and people in 
the imperative combat for freedom, justice and the acknowledgement of 
philosophical and anthropological diversity. Furthermore, imagination is 
needed for assuring the autonomous creativity of peoples and the critical 
openness of minds. Only by means of imagination we can resist and stand 
opposed to the uniform thinking and be able to promote a real scientific, 
philosophical and cultural pluralism.  

Keywords: Imagination, visualization, intuition, space, geometry, 
perception, colors, time, alternative logics, resistance, freedom.

Aion Journal of Philosophy and Science 2, 2025

CONTACT: Luciano Boi, Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Centre de 
Mathématiques, bureau A4-20, 54, boulevard Raspail – 75006 Paris (lboi @ehess.fr)



Remarques sur l’imagination

70     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

Resumé

L’imagination spatiale et la visualisation sont des composantes essen-
tielles de la compréhension mathématique et de la connaissance. La vi-
sion géométrique et la visualisation spatiale sont toutes deux des outils 
précieux qui permettent une meilleure adaptation de notre organisme aux 
conditions environnementales changeantes. Il est probable que certains 
des mystères mathématiques les plus intrigants et profonds de la vie hu-
maine soient liés aux troisièmes et quatrièmes dimensions de l’espace. En 
ce sens, ces « basses » dimensions ont capturé des informations précieuses 
et des indices sur notre intuition, notre perception et notre compréhension 
de l’espace. Bien entendu, lorsque nous passons à une réflexion productive 
sur des objets géométriques abstraits tels que, par exemple, l’espace n-di-
mensionnel, les espaces fibrés, les connexions, les espaces de modules, 
les topos et de nombreuses autres structures algébriques et topologiques 
propres aux mathématiques modernes — là où l’intuition sensorielle fait 
défaut — un autre type d’imagination et de visualisation mathématique 
est requis. Il nous faut alors une forme d’intuition plus profonde.

L’imagination est également essentielle pour développer notre résistance 
à la militarisation de la science et à l’utilisation des technologies à des 
fins de guerre, de destruction des infrastructures urbaines et d’élimina-
tion de la vie humaine. Nous avons besoin d’imagination pour nous tenir 
aux côtés des scientifiques, des chercheurs et des citoyens dans le combat 
impératif pour la liberté, la justice et la reconnaissance de la diversité 
philosophique et anthropologique. De plus, l’imagination est nécessaire 
pour garantir la créativité autonome des peuples et l’ouverture critique 
des esprits. Ce n’est qu’à travers l’imagination que nous pouvons résis-
ter à la pensée unique et promouvoir un véritable pluralisme scientifique, 
philosophique et culturel.

Mots clés : Imagination, visualisation, intuition, espace, géométrie, per-
ception, couleurs, temps, logiques alternatives, résistance, liberté.



Luciano Boi

71     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

« Ce qui fait la qualité de l’inventivité et de l’imagination du 
chercheur, c’est la qualité de son attention, à l’écoute de la voix 

des choses. Car les choses de l’Univers ne se lassent jamais 
de parler d’elles-mêmes et de se révéler à celui qui se soucie 

d’entendre. » 
Alexandre Grothendieck

«L’immaginazione è la prima fonte della felicità umana.» 
Giacomo Leopardi

« L’imagination veut toujours à la fois rêver et comprendre, rêver 
pour mieux comprendre, comprendre pour mieux rêver. » 

Gaston Bachelard

« La liberté, comme la mathématique, est fille de l’imagination. » 
René Thom

1. Imagination e perception
À partir des années quatre-vingt du siècle dernier les théories « connexionnistes 

» ont connu un certain essor et succès. D’un point de vue scientifique, on peut dire 
qu’elles sont essentiellement un prolongement de la cybernétique qui s’est développée 
à partir des année 1950 aux États Unis puis de  spacela théorie de l’information 
appliquée aux circuits électroniques et aux réseaux informatiques. D’un point de 
vue plus philosophique, elles font surtout appel aux théories de l’animal-machine 
et de l’homme-machine qui remontent, respectivement, à René Descartes et à de 
La Mettrie  ; puis, beaucoup plus récemment (au début des années 1980), à une 
approche dite « computationnelle » en sciences cognitives et dont les principales 
applications ont concerné la théorie de la vision par des descriptions algorithmiques 
et des implémentations matérielles. Relativement au problème de la perception et 
de la cognition spatiale, la théorie « connexionniste » repose entièrement sur le 
postulat à notre avis très peu vraisemblable selon lequel les mécanismes cognitifs 
de la perception seraient de la même nature et agiraient de la même façon que les 
mécanismes qui permettent à un ordinateur ou à toute autre machine « intelligente » 
de fonctionner. Mais peut-il un tel postulat servir de fondement à une théorie de la 
perception humaine.

Une simple remarque semble à ce propos s’imposer d’emblée. Il existe très 
peu de systèmes biologiques et même de systèmes physiques qui soient fermés 
et autosuffisants, c’est-à-dire dont le fonctionnement n’a besoin d’aucun échange 



Remarques sur l’imagination

72     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

énergétique, thermodynamique ou autre avec l’extérieur. À plus forte raison, tout 
système vivant, et un organisme qui perçoit est un système vivant par excellence, 
présente la caractéristique fondamentale d’être constamment en interaction avec 
l’environnement naturel (physique, chimique et biologique) proche et peut-être 
pas seulement proche. De plus, il possède ce qu’on peut appeler une “mémoire 
psychique”, en ce sens qu’il réactualise dans le présent les compétences passées 
appréhendées au cours de (et pour) son développement. À cet égard, notre perception 
subjective de la réalité est tributaire des événements culturels et symboliques et 
plus généralement anthropologiques au contact desquels nous avons vécu et qui 
ont façonné nos expériences. Ces deux sources de la perception constituent ce 
qu’on pourrait qualifier de « milieu vital ». Elles agissent aussi bien sur l’évolution 
ontogénétique que phylogénétique des capacités perceptives des espèces et surtout 
des primates, et, par ailleurs, elles confèrent à l’espèce humaine des qualités 
cognitives extraordinaires et tout à fait spécifiques, qui la rendent singulièrement 
prééminente comparée à tout autre espèce, tant sur le plan de sa morphologie et de la 
complexité neurophysiologique, que de ses facultés proprement mentales ; celles-ci 
reposent beaucoup plus sur l’imagination que sur les sensations. 

La reconnaissance des formes dans notre espace ambiant est l’un des problèmes 
fondamentaux de la perception, et on comprend aisément qu’il est d’un intérêt vital 
pour nous, pour toutes nos actions quotidiennes, voire même pour notre survie. C’est 
à partir d’une connaissance plus approfondie du genre de processus sous-jacents 
à la reconnaissance des formes, qu’il nous paraîtrait possible de surmonter l’écart 
entre deux niveaux importants de la perception  : celui de la reconnaissance et 
classification des formes par une action intégrée des différents systèmes sensoriels 
et du système nerveux central, et le niveau des représentations sémantiques et de 
l’attribution de sens aux événements de la perception. Il faut cependant préciser tout 
de suite que cette relation ne doit pas être selon nous conçue en les termes d’une sous-
détermination du second niveau par le premier, à savoir de la sphère du sens et de la 
pensée par les substrats physique et neurophysiologique du cerveau, mais bien plutôt 
comprise selon une relation de continuité et de discontinuité à la fois, d’effective 
réciprocité entre ces deux niveaux. Il est assurément indéniable, d’une part, qu’il y 
ait une continuité fondamentale (une sorte d’interaction dynamique bidirectionnelle, 
en forme de boucles qui rétroagissent, pourrait-on dire) entre la manière dont 
évoluent (ontogénétiquement, phylogénétiquement et à travers l’environnement 
de chaque individu) les propriétés et les fonctions neurophysiologiques dont sont 
capables les substrats cérébraux et les états et événements « mentaux » qui peuvent 
en résulter et qui correspondent à telle ou telle configuration morphologique, à telle 
ou telle structure dynamique du cerveau. De l’autre, il faut considérer, du fait de la 
grande plasticité morpho-fonctionnelle de celui-ci, que la perception et la pensée 
exercent en retour une action importante sur le développement et fonctionnement de 



Luciano Boi

73     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

notre système nerveux central et notamment sur la plasticité cérébrale, si bien qu’on 
peut dire, d’un côté, que c’est un type précis de structure anatomique-fonctionnelle 
et certaines propriétés neurophysiologiques de notre système central qui rendent 
possible la pensée, mais, de l’autre, que ce sont la pensée (la conscience que nous 
avons de cette pensée) et l’action qui souvent l’accompagne qui au fond favorisent 
et canalisent le développement de notre cerveau. Il s’agit de deux aspects ou niveaux 
d’organisation et d’expression profondément liées d’un même phénomène neuro-
physiologique-cognitif.

Une hypothèse analogue a été avancée, il y a quelques années, par le 
neurophysiologiste John Eccles (1994). En refusant toute conception foncièrement 
matérialiste ou « naturaliste » du rapport corps-esprit, qui ont en commun le fait 
de postuler un monisme ou une identité entre l’activité neuronale et la pensée, il 
a avancé l’hypothèse que des événements immatériels tels que la conscience, la 
mémoire, l’imagination, les émotions, la volonté, etc., sont à même d’exercer une 
certaine action sur des organes matériels (biologiques) tels que les neurones et les 
synapses du cortex cérébral. Il ne s’agit pas seulement, comme William James 
l’avait suggéré (1890, vol. 1, chap. I), de la possibilité que l’esprit soit une propriété 
que s’est donnée le cerveau lorsqu’il est devenu trop complexe pour gérer son 
propre fonctionnement, mais de l’hypothèse beaucoup plus radicale selon laquelle, 
pour résumer, le monde de la matière et de l’énergie (donc l’activité proprement 
physico-chimique du cerveau) serait en interaction causale avec le monde des états 
et événements mentaux (la sphère de la pensée dans un sens très large). En appui à 
cette conjecture, Eccles invoque des recherches et plusieurs résultats expérimentaux 
montrant que certains types d’événements mentaux ont pour effet de susciter une 
activité du cortex cérébral. Par exemple, une expérience réalisée sur des primates 
décrit comment une intention, un acte de volonté, peut faire naître dans l’aire motrice 
supplémentaire (AMS) au sein du cerveau (dont on suppose qu’elle joue un rôle 
dans le déclenchement volontaire du mouvement) une vaste gamme de réactions 
neuronales qui aboutissent à l’ensemble complexe des mouvements qu’il faut faire 
pour exécuter telle ou telle action. Il est important en plus de préciser qu’il s’agit de 
mouvements volontaires et non pas d’automatismes, et que souvent le sujet se livre 
à ce qu’on appelle une « programmation intérieure » de la séquence de mouvements, 
c’est-à-dire qu’il répète dans son for intérieur les mouvements successifs mais sans 
en exécuter aucun.

Il convient d’expliciter davantage les considérations faites sur le rapport corps-
esprit. Les théories monistes de l’identité entre le neural et le mental, quoiqu’elles 
aient eu le mérite de reconnaître l’importance qu’il y a à prendre en compte la 
relation causale entre le monde matériel, dont relèvent les substrats des états 
neurophysiologiques du cortex cérébral, et le monde des actes et événements mentaux, 
n’ont pas pu éviter tôt ou tard d’aboutir à une position foncièrement réductionniste 
sur la perception et notamment sur la question des relations entre l’action du corps 



Remarques sur l’imagination

74     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

et l’activité de l’esprit. On peut la résumer ainsi : il y a une surdétermination du « 
monde mental » par la « réalité matérielle » ; autrement dit, la sphère de la conscience 
(et tous les actes qui forment sa constellation variée) peut être décrite et comprise, 
par une série de passages qui représentent autant d’opérations d’une réduction 
physico-mathématique, grâce à des explications de nature causale qui renvoient 
directement à certains phénomènes et principes du monde matériel ou à des substrats 
neurophysiologiques du cortex cérébral, ce qui en l’occurrence revient au même ; 
c’est bien là, d’ailleurs, le point central du projet cognitiviste de « naturalisation » de 
la perception et de la conscience. 

Ces deux postulats sont loin d’être justifiés et encore moins démontrés. Il est 
temps de démystifier cette idée qui s’est rapidement installée dans les esprits autour 
du paradigme cognitiviste-réductionniste, qui consiste à faire croire que beaucoup 
de propriétés de l’esprit, de la pensée et du langage finiront par être dévoilées une 
fois que la perception et la conscience seront complètement naturalisées, c’est-à-
dire ramenées à la connaissance certaine de leur substrat physico-chimique. On 
remarquera d’abord que déjà en ce qui concerne la perception visuelle, il faut bien 
insister sur la différence irréductible entre le « visible » – en tant qu’il tombe sous le 
sens de la vue ou qui appartient à notre champ de vision – et la « vision », qui ne se 
réduit pas à ce qui est immédiatement et directement vu ou visible. En fait, la vision 
est moins un dispositif purement sensoriel de l’organe de la vue (ou simplement 
une propriété physique du corps), qu’une modalité complexe et différenciée de la 
pensée, car non seulement elle nous permet de « voir » au-delà des limites physiques 
et physiologiques de la vue, mais également d’anticiper ce que nous pourrions voir 
et qu’il nous est matériellement impossible de voir temporairement  ; dans cette 
anticipation l’imagination e la visualisation jouent un rôle essentiel. 

Puis il y a la distinction riche de conséquences entre « visible » et « invisible », 
c’est-à-dire entre ce qui est situé dans le champ visuel même si dans une de ses zones 
les plus éloignées ou bien occultées à cause, par exemple, d’une faible luminosité ou 
de toute autre cause psychophysique, et ce qui est extérieur au champ visuel, déborde 
le visible et ne se donne d’aucune manière à être vu par les yeux. L’invisible peut se 
révéler être, à une autre échelle, comme l’autre face, l’image en miroir du visible, 
mais il peut par ailleurs cacher une toute nouvelle réalité caractérisée par d’autres 
propriétés et organisée selon des lois différentes. L’invisible peut se « loger » sous 
les replis du visible, appartenir à un autre niveau d’existence du même univers  ; 
comme il peut, en revanche, n’exister qu’au-delà des limites spatiales et temporelles 
du monde visible et à la limite démentir tous les attributs qu’on lui prête comme « 
vrais ». On pense ainsi que plusieurs propriétés qui pourraient caractériser l’univers 
à l’échelle microscopique (le monde des particules subatomiques, de certaines 
molécules essentielles à la vie, de quelques phénomènes complexes en chimie, etc.), 
comme l’asymétrie spatiale, l’irréversibilité du temps, le principe de non-localité et 
d’autres encore, renversent pour ainsi dire l’image qu’on s’était faite de la réalité 



Luciano Boi

75     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

macroscopique. De ce point de vue, la découverte de l’invisible fait plus appel à une 
vision « conceptuelle », à l’intuition et à l’imagination.

Dès lors on conçoit que la vision est multimodale, capable d’étendre le spectre 
des possibilités pour permettre la perception des formes des objets et de leurs 
qualités et d’en approfondir le sens. Elle est également susceptible de receler une 
variété de significations différentes suscitées par une interaction constamment 
renouvelée entre sujet et objet, entre perception et monde physique. Autrement 
dit, l’analyse du monde visuel n’est qu’un prélude à la façon que nous avons de 
réagir face à lui, laquelle comprend reconnaissance, action, idées, émotions, etc. 
Et la réaction évolue nécessairement avec l’apprentissage. Le même stimulus peut 
en effet susciter des réactions différentes selon les significations que nous avons 
apprises à lui attribuer. Plus important encore : c’est la signification que nous 
attribuons à un stimulus et à l’objet dont il émane qui permet de former l’unité du 
percept correspondant ; celui-ci recouvre sous le même sens plusieurs catégories de 
stimuli et même d’objets. Ce qui n’empêche pas, par ailleurs, une fois constituée 
l’assise solide du percept au moyen d’une représentation unitaire des différentes 
perceptions, de l’affiner conceptuellement et de le pluraliser sémantiquement. Ainsi, 
au caractère discret et séparé des stimuli visuels s’oppose le caractère continu et 
intégrateur de la perception et de la signification ; entre les deux se situe souvent le 
travail de l’interprétation ou de la modélisation. Et c’est d’ailleurs précisément au 
niveau de la signification qu’il existe un écart irréductible entre la chaîne causale des 
stimuli, depuis leur source physique jusqu’aux événements neurophysiologiques qui 
à travers la rétine puis les relais nerveux s’activent dans le cerveau, et les images 
mentales des objets extérieurs que nous formons sans cesse. À la clarification de 
ce rapport important entre l’action de l’intégration multisensorielle et le processus 
de la perception le neurophysiologiste britannique Charles Sherrington a apporté 
une contribution fondamentale  : il a notamment montré le rôle que joue dans la 
perception l’intégration de l’action sensori-moteur, et le fait que l’activité synaptique 
de chaque neurone s’intègre dans des circuits neuronaux.

L’un des aspects fondamentaux dans les recherches sur la perception est celui 
de comprendre le rôle que jouent les propriétés globales des formes visuelles au 
niveau de la construction conceptuelle profonde par rapport aux propriétés locales 
des stimuli physiques provenant de l’environnement. D’où l’importance d’arriver à 
clarifier la relation entre ces deux types de propriétés. La description de nombreux 
phénomènes montre clairement qu’une caractéristique perceptive locale n’est pas 
seulement fonction de la stimulation locale, mais qu’elle est déterminée par des 
caractéristiques structurelles du champ perceptif global. Plus spécifiquement on a 
pu montrer (voir en particulier les travaux de Gaetano Kanisza) que les qualités 
chromatiques, à savoir les qualités sensibles correspondant aux couleurs, ne 
peuvent pas être considérées seulement comme un des matériaux à partir desquels 
s’organise la perception de l’espace ou des caractéristiques spatiales des objets, mais 



Remarques sur l’imagination

76     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

qu’il faut aussi tenir compte de l’influence que l’organisation spatiale exerce sur 
l’aspect de l’élément chromatique lui-même. Espace et couleur ne sont donc pas des 
données distinctes, que l’on peut considérer isolément, mais bien plus des variables 
interdépendantes d’un processus unitaire global d’organisation perceptive. Ce lien 
entre l’espace et la couleur s’exprime notamment sous le rapport que la forme du 
contour d’une surface renferme avec le mode d’apparence phénoménal de la couleur. 
Plus précisément, Kanisza et d’autres théoriciens de la perception de la couleur ont 
prouvé que les qualités chromatiques d’une surface (d’un objet) ne peuvent pas 
être considérées comme étant en relation univoque avec les dimensions physiques 
correspondantes du rayonnement lumineux, mais bien plutôt que le résultat perceptif 
peut varier – pour un même ensemble de valeurs de ces dernières – en fonction 
du mode d’apparence, et donc en fonction des caractéristiques structurelles de 
l’organisation spatiale dont elles font partie.

Dans cette constitution, ordonnance et organisation de l’univers des couleurs, 
comme dans le rôle que tient cet univers pour la présentation des rapports spatiaux et 
objectifs, on a affaire à l’opération de l’imagination productrice que Kant a désignée 
comme un élément nécessaire de la perception. Il s’agit là d’un acte de formation 
primaire qui concerne et enfin rend possible l’intuition en tant que totalité, et dont 
un des stades supérieurs serait celui de l’« idéation symbolique » que l’on peut faire 
correspondre au monde des prégnances subjectives. Ici, il n’y a ni vue ni rien de 
visible qui ne relève d’un mode quelconque de vision intellectuelle, s’appuyant sur 
des concepts, d’idéation en général. À partir du moment où on passe d’une forme 
de vision à une autre, c’est l’intuition même prise dans sa totalité, dans une unité 
indivise, et non pas un seul de ses moments isolés, qui subit une métamorphose 
caractéristique. C’est l’importance de cette imagination productrice qui a conduit 
Goethe à affirmer que toute vue « sensible » consiste toujours à voir avec les « yeux 
de l’esprit », et avant lui, Galilée et Kepler furent capables de voir avec les yeux de 
l’esprit, bien au-delà de ce que les lunettes astronomiques leur auraient permis de 
voir. 

Ceux qui pensent qu’on peut expliquer la perception uniquement par des lois 
physico-chimiques et ses mécanismes neuronaux et les événements de la conscience 
par les états cérébraux sont naturellement enclins à essayer de réduire les aspects 
intuitifs et cognitifs de la perception à ses aspects physiques objectifs, et à considérer 
ceux-ci comme des faits fondamentaux et ceux-là comme un épiphénomène ou un 
accident de l’évolution.

Un dernier aspect que nous voudrions brièvement évoquer dans cette partie 
concerne la question du temps. Outre le rôle majeur qu’il revêt dans les théories 
scientifiques, notamment à partir du développement de la théorie thermodynamique 
à la fin du XIXe siècle surtout aux idées nouvelles de Boltzmann, puis de la 
découverte de la relativité restreinte (1905) et générale (1915-16) par Einstein, et 
de la mécanique quantique (1925-26) au siècle dernier, la nature du temps a été un 



Luciano Boi

77     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

sujet de prédilection aussi de la littérature métaphysique, et bien sûr en philosophie 
grâce aux travaux de Bergson, Husserl et Heidegger. Il suffit de penser aux réflexions 
pénétrantes qui nous ont été léguées par P. Valéry et L. Borges. Dans un conférence 
intitulée “Le temps”, ce dernier écrit : 

« Pourquoi n’imaginer qu’une seule série de temps  ? Je ne sais pas si votre 
imagination accepte cette idée. L’idée qu’il y a plusieurs séries de temps et que ces séries 
de temps ne sont ni antérieures, ni postérieures, ni contemporaines – naturellement 
les éléments de cette série sont antérieurs, postérieurs ou contemporains les uns par 
rapports aux autres. Ce sont des séries différentes. Nous pourrions imaginer qu’il en 
va de même de nos êtres conscients. L’idée est que chacun de nous vit une série de 
faits et que cette série de faits peut être parallèle ou non à d’autres. Pourquoi accepter 
cette idée ? Elle est plausible ; on aurait ainsi un monde plus vaste, beaucoup plus 
étrange que le monde actuel. C’est l’idée qu’il n’y a pas un temps unique. Je crois 
que cette idée n’est pas rejetée par la physique actuelle… L’idée qu’il y a des temps 
divers. Pourquoi imaginer un temps unique, un temps absolu, comme l’imaginait 
Newton ? (…) Il est curieux de constater que des trois temps – le passé, le présent 
et le future – dans lesquels nous avons divisé le temps, le plus difficile à concevoir, 
le plus insaisissable soit le présent, ! Le présent est aussi insaisissable que le point ? 
Car si nous imaginons celui-ci sans extension, il n’existe pas ; nous devons imaginer 
que le présent apparent est en quelque sorte un peu le passé et un peu l’avenir. C’est-
à-dire que nous sentons le temps qui passe. Quand je parle du temps qui passe, je 
parle de quelque chose d’abstrait. Le présent n’est pas une donnée immédiate de la 
conscience. Nous sentons que nous évoluons dans le temps, c’est-à-dire que nous 
pouvons concevoir que nous passons du futur au passé ou du passé au futur mais à 
aucun moment nous pouvons dire au temps ; Arrêt-toi ! Tu es beau ! ... comme le 
souhaitait Goethe. Le présent ne s’immobilise pas. Un pur présent est impensable : il 
serait inexistant. Il comporte toujours une parcelle de passé et une parcelle de futur. 
Il semble que ce soit indispensable au temps ».  

Citons un autre exemple. Dans la littérature espagnole et notamment dans celle 
magnifiquement représentée par Cervantes dans Don Quijote de la Manche, le temps 
naïf de l’individu n’est pas unidimensionnel, c’est un temps de retour, retour des 
saisons, du soleil, un temps dans lequel l’accumulation associée au vieillissement ne 
se fait pas d’une manière tristement bureaucratique. L’ascèse scientifique, quand elle 
est vécue comme une forme d’isolément vis-à-vis d’autres quêtes menées avec une 
authentique passion dans divers domaines, conduit à un appauvrissement considérable 
des possibilités de nature essentiellement poétique que recèle la perception naïve du 
temps. Toute la trame du récit de Cervantes est construite sur le thème de la dualité 
des attitudes mentales de don Quichotte, fou à ses heures, plein d’entendement et de 
sagesse quand il ne s’agissait pas du sujet central ou adjacent de sa folie. Cette dualité 
n’est point synonyme d’incompatibilité, d’incommensurabilité, car ces deux sortes 
d’attitudes se rejoignent, voire se complètent dans un espace et un temps nouveau 



Remarques sur l’imagination

78     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

qui sont ceux de la représentation littéraire ; celle-ci transpose avec imagination la 
nature des choses et les traits du réel, dont les limites ne coïncident point avec celles 
de la réalité telle qu’elle existe. Cette dualité se manifeste comme une corrélation 
vivante entre la psyché d’un homme et sa complexion physique, entre les conditions 
naturelles et les phénomènes psychiques.

2. Imagination et mathématiques
Les recherches de Bernhard Riemann ont représenté une contribution majeure 

au développement de la pensée mathématique. Il a notamment révolutionné la 
géométrie en montrant que, d’un point de vue purement mathématique, la géométrie 
euclidienne peut être énoncée et comprise comme appartenant à la théorie générale 
des variétés et plus en général à la géométrie différentielle. Il faut bien voir que 
Riemann conçoit celle-ci d’une façon beaucoup plus générale qu’elle ne l’avait été 
avant lui  : outre l’étude des courbes et des surfaces dans l’espace tridimensionnel 
ordinaire, la nouvelle géométrie différentielle élaborée par le mathématicien allemand 
envisage désormais ces figures comme des « objets » mathématiques intrinsèques 
et autonomes, et elle considère en même temps d’autres objets mathématiques tels 
que celui de variété différentielle. Ce ne sont plus les lois analytiques abstraites de 
ces objets qui intéressent au premier chef Riemann, mais plutôt leurs structures 
mathématiques essentielles et tout particulièrement celles géométriques et 
topologiques. Dans l’histoire des mathématiques modernes, Riemann a été celui qui 
a fait passer la pensée géométrique des lois à celle des structures : des mathématiques 
il incontestablement une conception structurale, toutefois alliée à une vision 
qualitative des objets mathématiques ; en plus, l’intuition et l’imagination y jouent 
un rôle fondamental pour la compréhension de leurs possibles transformations et 
déformations.

Une telle vision comporte déjà un dépassement d’une conception purement 
logique et formaliste des mathématiques. Elle ne peut pas non plus être rapprochée 
de l’idée bourbakiste des mathématiques comme des théories déjà « propres » et « 
achevées », bien formalisée (axiomatisée) dans des structures algébriques figées au-
delà desquelles il ne faut surtout pas chercher une signification autre. En revanche, 
Riemann voit les mathématiques en quelque sorte comme un organisme vivant doué 
d’un dynamisme interne, et dont les concepts et les structures qui lui appartiennent 
prennent naissance dans un mouvement même de la pensée qui fait constamment 
appel aux ressources de l’intuition et de l’imagination. Ces structures sont des 
entités idéales, des formes intelligibles « habitant » un univers abstrait, et en ce sens 
elles sont possibles, mais elles sont également des modèles s’actualisant dans des 
phénomènes réels. Elles s’inscrivent dans ce mouvement vital de la pensée par lequel 
nous essayons d’idéaliser les phénomènes réels peut-être pour être plus à même d’en 
élaborer des représentations signifiantes.

On remarquera que la mathématique est la première science à ne pas avoir des 



Luciano Boi

79     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

objets matériels à proprement parler. En effet, elle élabore des objets qui existent 
d’abord et avant tout dans un monde idéal d’entités et de formes abstraites, bien 
que celles-ci ne soient pas nécessairement absolues, immuables et atemporelles, et 
qu’elles puissent même connaître des réalisations physiques concrètes. Or même le 
bourbakiste le plus orthodoxe ne pourrait pas nier que l’intuition géométrique est 
un élément essentiel du raisonnement mathématique. Pour citer juste un exemple, 
il n’aurait pas été possible de découvrir le théorème de classification des surfaces 
(variétés compactes de dim. 2) sans l’apport fondamental d’une certaine intuition et 
imagination géométriques. Le théorème dit que toute surface fermée (compacte, sans 
bords), connexe et orientée S est homéomorphe (ou topologiquement équivalente) 
à l’une des trois variétés bidimensionnelles suivantes  : la sphère, la somme 
connexe d’un certain nombre g de tores, la somme connexe d’un certain nombre 
g de plans projectifs. En 1907, les mathématiciens Paul Koebe et Henri Poincaré 
énoncent et démontrent, de manière autonome, un autre résultat fondamental des 
mathématiques du XXe siècle et qui est lié profondément au précédent, appelé 
théorème d’uniformisation : toute surface de Riemann simplement connexe (comme, 
par exemple, la sphère de Riemann) est isomorphe au plan, au disque ou à la sphère.

Ces deux résultats sont à mettre en relation avec la théorie de Marston Morse 
développée entre la fin des année 1940 et le début des année 1950. Cette théorie 
permet de caractériser la topologie des variétés différentielles en étudiant le 
comportement d’un certain type de fonctions lisses  ; plus spécifiquement, de 
décomposer ou stratifier les variétés en parties plus « simples », c’est-à-dire en sous-
variétés, à partir des points critiques de la fonction donnée évoluant dans une variété 
ayant certaines propriétés. C’est une théorie qui fait le lien entre les fonctions lisses 
et la structure topologique des variétés compactes. En d’autres termes, la théorie 
de Morse permet d’étudier la topologie d’une variété différentielle en analysant les 
lignes de niveau d’une fonction générique définie sur cette variété. Les concepts 
fondamentaux qu’elle a introduit ont permis d’explorer la relation complexe entre la 
géométrie, l’algèbre et la topologie, et contribué à mieux comprendre la forme et les 
différentes structures des espaces mathématiques. La théorie de Morse, aujourd’hui 
piètre angulaire de la géométrie et topologie différentielles, est un magnifique 
exemple montrant, étape par étape et sans suivre une logique préétablie, en quoi 
consiste le travail à l’œuvre de l’intuition et de l’imagination en mathématiques  ; 
dans cette théorie méthodes et techniques s’auto-alimentent pour dévoiler de 
nouvelles structures et propriétés inhérentes aux espaces. À propos de la théorie de 
Morse, le mathématicien René Thom, qui a fait des contributions fondamentales à 
la théorie, a écrit : « Pour ceux qui voient dans les mathématiques une construction 
bien réglée s’ordonnant logiquement selon une taxonomie bien établie, la théorie de 
Morse pose un problème. Elle touche à l’analyse, à la géométrie différentielle locale, 
à la topologie globale. Mais elle n’appartient en propre à aucune de ces disciplines, 
elle est strictement inclassable ; d’une part, elle se trouve à l’origine de presque tous 



Remarques sur l’imagination

80     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

les grands courants de la mathématique récente  ; de l’autre, elle domine, telle un 
énigmatique monolithe, une bonne part du paysage mathématique contemporain. Ce 
monolithe, nous n’avons pas fini de l’interroger ».         

Les mathématiques fécondes et « vivantes » sont celles qui associent au 
raisonnement analytique une image géométrique, une entité abstraite comme une 
fonction à un objet « réel » (« réel » pour le mathématicien). Par exemple, pour 
que la surface de Riemann soit une sphère, il suffit qu’il existe pour une courbe 
de degré fixé un assez grand nombre de points doubles, qui obligent la courbe à 
être unicursale : on peut dessiner les points réels dans le plan d’un seul tenant. Or 
des « faits » comme ceux que l’on vient de voir mobilisent l’imagination, même 
sans démonstration, et permettent de mieux comprendre les idées sous-jacentes. Ces 
idées, qui font appel à la géométrisation et visualisation de la pensée mathématique, 
nous apprennent en effet à chercher et à trouver d’autres manifestations de l’unité du 
monde que celles apparentes.

La représentation en topologie ne peut pas se passer d’un processus de « 
visualisation mathématique », d’idéalisation ou d’imagination. Cette visualisation 
fait appel à un nouveau type d’intuition, plus conceptuelle et en même temps plus 
picturale (diagrammatique), et résolument éloignée des sensations immédiates et de 
l’intuition empirique. En topologie, la figure, le dessin, le diagramme ou le graphe ne 
sont plus l’image de quelque chose, d’on objet extérieur que l’image se chargerait de 
représenter, mais sont eux-mêmes l’objet qui représente un univers de relations et de 
propriétés « cachées » absentes de l’image. On peut considérer qu’en topologie, la « 
sémiotisation » du statut de l’image est encore plus développée par rapport à d’autres 
sciences et elle atteint un niveau très fin. La topologie permet une autre approche dans 
l’étude des objets qui ne se restreint pas aux relations quantitatives des grandeurs 
et aux aspects visuels, mais considère davantage la forme (l’ « image ») dans sa 
globalité, ainsi que le spectre des variations possibles (continues et discrètes) de ses 
configurations. Bref, la topologie a changé profondément notre pensée et culture 
scientifique de l’image.

La topologie est la science qui étudie les déformations continues des surfaces 
et des variétés à n dimensions. Par exemple, la tasse et la bouée sont bien sûr deux 
objets différents mais on peut passer de l’une à l’autre par une déformation continue 
qui n’introduit aucune déchirure ; en des termes plus mathématiques, la tasse et la 
bouée sont homéomorphes (ont la même forme). En topologie on arrive au paradoxe 
(selon le sens commun) de ne pas distinguer une tasse de café d’un beignet. De ce 
point de vue, la topologie est une science totalement contre-intuitive et non-visuelle 
(si l’on entend par intuition l’expérience immédiate de nos sensations ou même la 
perception de ce que nous voyons), mais, d’un autre côté, la topologie est guidée en 
grande partie par un effort d’intuition e d’imagination profondément conceptuel, qui 
se situe à la frontière du perceptible  et de l’imperceptible, et elle puise constamment 



Luciano Boi

81     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

dans l’invisible en le transformant en un monde réel qui a pleinement son propre sens 
(objectif) et un sens pour nous (intersubjectif).        

La connaissance est un processus dans lequel l’abstraction (la rigueur) et 
l’imagination (l’intuition) agissent de concert et où l’une a besoin de l’autre, 
devient féconde en présence de l’autre. L’élimination du rôle de l’intuition et de 
l’imagination dans la recherche scientifique conduirait à une aridité de la pensée, à 
une stagnation de la créativité, à une forme de scientisme réducteur et grossier. La 
recherche scientifique doit abandonner son aspect purement technique et applicatif 
pour renouer avec la réflexion individuelle et la recherche d’images mentales 
profondes. Ceci vaut aussi pour la mathématique, où à la recherche d’une pensée 
rigoureuse et exigeante (exprimée en un langage abstrait, sans toutefois tomber dans 
le pur formalisme) il faut associer l’intuition et l’imagination. Ainsi, elle perdra 
certainement en certitude, en rigueur formelle, mais elle acquerra une plus grande 
compréhension du monde réel et une importance “humaine”. Sur ce thème a écrit de 
très belles et pénétrantes pages le mathématicien et philosophe des sciences français 
René Thom, que nous, et surtout les enseignants et leurs élèves, devrions relire et 
méditer. Sur ce même sujet, le mathématicien américain William Thurston, l’auteur 
d’idées et de résultats très profonds et originaux dans les domaines notamment de la 
géométrie et de la topologie, dont on peut citer tout particulièrement son programme 
et sa conjecture de géométrisation qui inclut aussi celle énoncée par Henri Poincaré 
en 1904 et qui a été résolue par le mathématicien soviétique Grigori Perelman en 
2003, a écrit : 

«To me the utilitarian goals of mathematics (…) are important, but secondary. 
Mathematics has a remarkable beauty, power, and coherence, more than we have 
ever expected. It is always changing, as we turn new corners and discover new 
delights and unexpected connexions with old familiar grounds. The changes are 
rapid, because of the solidity of the kind of reasoning involved in mathematics. (…) 
Mathematics is like a flight of fancy, but one in which the fanciful turns to be real and 
to have been present all along. Doing mathematics has the feel of fanciful invention, 
but it is really a process of sharpening our perception so that we discover patterns 
that are everywhere around. The natural reaction, when someone is having trouble 
understanding what you are explaining, is to break up the explanation into smaller 
pieces and explain the pieces one by one. This tends not to work, so you break up 
even further and fill in even more details. (…) But human mind does not work like 
computers: it is harder, not easier, to understand something broken down into all the 
precise little rules than to grasp it as a whole. It is very hard for a person to read a 
computer assembly language program and figure out what it is about. A computer 
reads and executes it in the blink of an eye. But the powerful computer in the world is 
not clever enough to drive a car safely, or control a stroll along the sidewalk, or come 
up with an interesting mathematical discovery. There is natural and strong tendency, 
in thinking mathematics, to use the logical order and to explain all the techniques and 



Remarques sur l’imagination

82     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

answers before bringing up the examples and the questions, on the supposition that 
the student will be equipped with all the techniques necessary to answer them when 
they arise. It is better to keep interesting unanswered questions and unexplained 
examples in the air, whatever not the students, the teachers, or anybody is yet ready 
to answer them. The best psychological order for a subject in mathematics is often 
quite different from the most efficient logical order. As mathematicians, we know that 
there will never be an end to unanswered questions. In contrast, students generally 
perceive mathematics as something which is already cut and dried – they have just 
not gotten very far in digesting it. We should present mathematics to our students 
in a way which is at once more interesting and more like the real situations where 
students will encounter it in their lives – with no guaranteed answer » (les passages 
en italiques sont soulignés par nous).

La mathématique comporte une composante ludique (voire passionnelle) et une 
plus mistique, plus proche de la métaphysique et d’une certaine force spirituelle. 
Et en effet la mathématique peut être vue comme une sorte de métaphysique, au 
sens qu’elle va au-delà de la physique, à la fois sur le plan conceptuel et sur celui 
du langage. D’ailleurs, l’étymologie même du mot « métaphysique » indique 
que la mathématique fait abstraction de la physique, et qu’en plus d’idéaliser ses 
objets empiriques, elle découvre de nouveaux concepts, de nouvelles structures 
et propriétés de ces objets. Autrement dit, à travers l’intuition, l’imagination et 
l’abstraction créatrice la mathématique découvre des structures et propriétés du 
monde réel. Les exemples sont nombreux et particulièrement significatifs, citons les 
polyèdres, les symmetries (ou groupes), les surfaces minimales, la suite de Fibonacci 
et du nombre d’or, les nœuds et les tresses, les fractales, etc. D’une certaine manière 
on pourrait faire le même type de considération pour la philosophie, dont une des 
péculiarités consiste précisément à concevoir et élaborer de nouveaux concepts, 
souvent inattendus et contraires au sens commun.

3. Imagination et résistance (remarques diverses)
Les considérations précédentes font revenir à l’esprit les paroles passionnées et 

très profondes du poète et philosophe Giacomo Leopardi, qui nous paraissent encore 
plus appropriées aujourd’hui qu’elles ne l’étaient quand il les avait prononcées. 
Écrivait Leopardi: «All’uomo sensibile e immaginoso, che viva, come io sono 
vissuto gran tempo, sentendo di continuo e immaginando, il mondo e gli oggetti sono 
in un certo modo doppi. Egli vedrà cogli occhi una torre, una campana; udrà cogli 
orecchi un suono di una campana; e nel tempo stesso coll’immaginazione vedrà 
un’altra torre, un’altra campana, udrà un altro suono. In questo secondo genere di 
obbietti sta tutto il bello e il piacevole delle cose. Triste quella vita (ed è pur tale la 
vita comunemente) che non vede, non ode, non sente se non che oggetti semplici, 
quelli solo di cui gli occhi, gli orecchi e gli altri sentimenti ricevono la sensazione» 



Luciano Boi

83     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

(«À l’homme sensible et inventif, qui vit, comme j’ai vécu longtemps, en ressentant 
continûment et en imaginant, le monde et les objets lui apparaissent en quelque sorte 
comme doubles. Il verra avec ses yeux une tour, une cloche ; il entendra avec ses 
oreilles le son d’une cloche, et en même temps avec l’imagination il verra une autre 
tour, une autre cloche, il entendra un autre son. Dans ce second genre d’objets réside 
toute la beauté et le plaisir des choses. Triste est cette vie (et pourtant telle est la 
vie communément) qui ne voit et qui n’entend que des objets simples, ceux dont 
seulement les yeux, les oreilles et les autres sens éprouvent des sensations » ; c’est 
nous qui traduisons). 

Contrairement à ce que l’on pourrait penser au premier abord, dans ce passage 
le poète n’invite pas à fuir la réalité et encore moins il exalte la réalité virtuelle. Par 
ses mots, Leopardi tisse l’éloge de l’imagination créatrice et propose d’élargir notre 
vision des objets, pas seulement du point de vue de leur forme spatiale mais aussi 
de celui mental. Il dit que derrière un objet simple que nous voyons ou entendons à 
travers nos sensations, en réalité se cache un objet complexe qui au lieu de résulter 
de nos sensations est le produit de notre vision et imagination. La perception du 
monde autour de nous ne se limite donc pas à ce que nous voyons ou entendons à 
travers nos sens, puisque en réalité nous pouvons leurs attribuer d’autres qualités et 
significations.

En ce qui concerne l’apprentissage, on ne peut pas réduire l’expérience de l’école 
et de l’étude à une transmission codée d’informations (d’ailleurs la notion même 
d’information, qui s’est diffusée suite à l’essor de la cybernétique et de la théorie 
de l’information, n’est pas dépourvue d’une ambiguïté et confusion conceptuelle 
lorsqu’elle est utilisée dans divers domaines des sciences naturelles et sociales, par 
exemple en biologie). L’école est un lieu primordial où devrait se former le logos, 
la pensée rationnelle de tout individu et aussi la personne en tant qu’être relationnel 
et social. Elle est une expérience éducative et humaine qui dès le début requiert une 
« immersion » dans un espace et un temps qui ne sont nullement ceux du monde 
digital et de la réalité (artificiellement) virtuelle, aplaties sur la seule dimension d’un 
espace linéaire et automatisé qui repose sur une logique binaire et sur un présent 
toujours égal à lui-même et absolu. L’apprentissage et la formation de la pensée 
ont besoin d’un espace physique (corporel) et d’un espace interne, nécessaires pour 
murir l’imagination et faire bourgeonner l’intuition  ; d’un temps scandé par une 
durée psychique et perceptive ; d’un temps intérieur lent et songé pour permettre la 
compréhension et la mémorisation. L’éducation et l’étude se nourrissent constamment 
d’une présence et d’une réflexion pluridimensionnelle qui, tout en admettant la limite 
(le doute, l’erreur et le paradoxe) comme un élément essentiel de l’apprentissage, 
ces dimensions sont projetées vers une recherche de l’infini comme concept idéal 
(comme vision mouvante de la pensée), et de l’inconnu comme horizon changeant 
du sens et du possible. 

La vision de la science comme rébellion contre l’autorité, mais aussi contre 



Remarques sur l’imagination

84     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

la misère et les inégalités sociales, contre les guerres, les armements et le conflit 
nucléaire, contre les injustices et la destruction de la planète, a été exprimée avec 
une très grande clarté dans une conférence tenue à Cambridge le 4 février 1923 à 
la Society of Heretics (ensuite parue dans un essai intitulé Daedalus or Science & 
the Future), par le généticien J. B. S. Haldane. Le passage suivant exprime bien la 
vision qu’avait Haldane du rôle du scientifique : « Plus que tout autre domaine, la 
science non seulement accorde plus de place à la raison, mais avec elle, encore plus 
qu’avec la politique, la philosophie ou la littérature, on peut changer le monde. (…) 
Nous devons donc considérer la science selon trois points de vue. D’abord, comme 
activité libre des fantastiques facultés humaines de la raison et de l’imagination. En 
deuxième lieu, comme réponse d’un petit nombre de personnes aux revendications 
de richesse, confort et succès par la majorité, qu’elle saura exaucer uniquement en 
échange de paix, de sécurité et de stabilité. Enfin, comme conquête graduelle de la 
part de l’homme d’abord de l’espace et du temps, puis de la matière en soi, puis de 
notre corps et de celui des autres êtres vivants, e enfin des éléments maléfices et 
obscurs cachés dans son profond antérieur (dans son âme) ».

Aujourd’hui on est en présence essentiellement de deux logiques. La première, 
désormais attaquée de toute part, est une logique de la raison et de l’imagination, 
qui a besoin de silence, de l’écoute et de la discussion ; elle exalte et reconnait la 
valeur de la réflexion et de la pensée critique, la place de l’individu dans l’étude 
et la compréhension, selon l’invocation de Saint Augustin « in te ipsum redi ».  Il 
s’agit d’une logique qui analyse et approfondie  ; elle est fondée sur la mémoire 
du précédent et comprend ce qui analyse et interprète sur la base de l’antécédent, 
et fait appel à l’intuition pour comprendre la réalité visible et invisible et pour 
concevoir le possible. À l’opposé, il y a la logique de la télévision, des médias et des 
réseaux sociaux, laquelle n’a aucune des qualités antérieures. Elle frappe l’individu 
avec la puissance de l’image de synthèse et le bombarde avec un essaim incessant 
d’informations hybrides et creuses, les premières l’hypnotisent, les secondes 
l’étourdissent. C’est une logique qui n’a besoin ni du passé ni du futur, car, en effet, 
elle est complètement écrasée sur l’immédiat, suspendue dans le présent et ne vibre 
que dans l’instant. Elle donne l’illusion de pouvoir offrir, au lieu d’une individualité 
complexe et cohérente, une personnalité multiple, mobile, serviable, qui s’adapte 
facilement et cependant prétend tout (aucun droit ne peut pas lui être refusé !) 

Nous avons un grand défi devant nous : remettre l’humain au cœur de la vie ; 
préserver et développer l’intelligence, l’imagination et la sensibilité humaines. 
Baudelaire écrivait  : « Ne méprisez la sensibilité de personne. La sensibilité de 
chacun, c’est son génie ». Le premier acte d’une authentique rébellion consiste à 
promouvoir des formes de vie émancipatrices de l’homme, de résister à toute tentative 
de le dominer et l’asservir ; de refuser le pourvoir nuisible de certaines technologies 
numériques qui génèrent dépendance et empêchent le développement de l’esprit 



Luciano Boi

85     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

critique. La « vraie » rébellion aujourd’hui consiste à se réapproprier des réels 
espaces d’étude et de labeur, dans les écoles et à la campagne, comme dans d’autres 
lieux de travail ou à la maison. Et également du temps à dédier à la réflexion et à la 
discussion et aussi au silence où de nouvelles idées et dispositions d’esprit peuvent 
naître. Elle consiste à cultiver une pensée autonome et à donner impulsion à sa libre 
expression. La « vraie » rébellion est défendre et connaître la complexité et diversité 
de la nature, de l’homme et de ses mieux et milieux matériels et immatériels. Elle 
consiste également à pratiquer le pluralisme scientifique, philosophique et artistique 
face au pouvoir de la pensée unique et à de nouvelles formes de censure, parfois plus 
déguisées et perfides que celles pratiquées naguère. Il n’y a pas de rébellion sans une 
lutte contre la stupidité et l’insignifiance. 

À la logique de la globalisation il faut opposer la logique de la diversité et 
complexité biologique et culturelle des individus et des communautés (les uns 
existent si les autres existent, et réciproquement) ; à la logique du marché et de la 
finance il faut opposer la logique de la coopération et du mutualisme ; à la logique 
du productivisme (ou de la croissance illimitée) et du profit il faut opposer la logique 
d’un juste équilibre entre l’homme et la nature, entre ses besoins et les capacités 
régénératrices des ressources naturelles disponibles, c’est dire de la sobriété  ; à 
la logique qui poursuit la réduction de l’homme à une machine il faut opposer la 
logique d’un nouvel humanisme, où la place de l’homme dans la nature n’est plus 
d’être, selon une conception totalement anthropocentrique, le plus grand prédateur 
et consommateur de biens matériels et immatériels, mais d’être le plus grand 
défenseur et libérateur, suivant un esprit de connaissance, transformation, créativité 



Remarques sur l’imagination

86     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

et affectivité, de la nature dans toutes ses formes et manifestations, du paysage 
comme microcosme naturel et milieu anthropique avec l’extraordinaire variété de 
ses stratifications historiques, architecturales et culturelles. 

La vraie résistance n’est pas seulement une lutte contre un ennemi ou les 
envahisseurs, mais elle doit être d’abord et surtout une lutte pour un renouvellement 
profond dans la société dans laquelle on vit.

Il faut aujourd’hui résister à toutes les usurpations, mensonges et tentatives pour 
asservir les individus à un pouvoir cynique, corrompu, irresponsable et indifférent 
vis-à-vis des besoins réels des êtres humains, où par “résistance” il faudrait entendre 
un acte conscient et noble de courage, d’autonome et d’émancipation. Résister, c’est 
aussi s’engager, par les idées et les actions, dans un combat contre les injustices 
et les inégalités sociales, contre ceux qui tyrannisent d’autres êtres humains et 
contre les destructeurs de mondes, que ce soit des écosystèmes, des cultures, des 
langues ou des pratiques anthropologiques. Un combat également contre les grands 
monopoles financiers et du numérique mondiaux dont le projet est celui de réduire 
les êtres humains à des “clients” (adeptes du marché global) et de les transformer 
en “machines intelligentes” à travers une mutation inédite et irréversible de leurs 
circuits neuronaux et processus cognitifs. On veut aussi réduire et standardiser 
et de plus en plus la consistance et le sens de notre monde, de celui où fécondent 
et murissent la pensée critique et l’autonomie mentale, nos capacités de pouvoir 
réfléchir et agir sans être constamment soumis à des conditionnements publicitaires 
et aux manipulations médiatiques, bref à la barbarie des ragots et des vacarmes, à 
une information dégénérée. Cette réduction touche aussi la possibilité de participer 
réellement aux décisions qui nous concernent directement en tant qu’individus 
et membres d’une communauté, ainsi que des espaces vitaux comme ceux de la 
lecture et de l’écriture, des relations sociales, des choix de l’imagination, du jeu et du 
silence. On mentionnera enfin le bouleversement toujours plus rapide de nos rythmes 
temporels, soit physiologiques que cognitifs et émotionnels, dans une société qui 
a fait de la vitesse l’un de ses principaux modèles et bouts, avec la consommation 
individualiste et privée, l’automatisation des fonctions et l’annihilation des capacités 
critiques et imaginatives de l’homme.

Il y a plusieurs façons de résister, mais il y en a deux qui nous semblent être les 
plus essentielles et opérantes : premièrement il faut refuser d’obéir aveuglement à 
des décisions que nous considérons insensées et injustes ; deuxièmement, il ne faut 
pas faire ce qu’on estime être nuisible et contraire aux prérogatives essentielles de 
l’être humain.                

Références bibliographiques

Alberro, B., Évariste Galois  : mathématicien, humaniste et révolutionnaire, Elan 



Luciano Boi

87     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

Sud, 2007.
Augé, M., L’anthropologie et le monde global, Armand Colin, Paris, 2013.
Atiyah, M., The Geometry and Physics of Knots, Cambridge University Press, 

Cambridge, 2009. 
Bachelard, G., L’air et le songe. Essai sur l’imagination, Librairie José Corti, Paris, 

1943.
Bergson, H., Matière et mémoire, Presses Universitaires de France, Paris, 1986. 
Bodei, R., Dominio e sottomissione. Schiavi, animali, macchine, intelligenza 

artificiale, Il Mulino, Bologna, 2019.
Boi, L., “The role of intuition and formal thinking in Kant, Riemann, Husserl, 

Poincaré, Weyl, and in modern mathematics and physics”, Kairos, Journal of 
Philosophy & Science, 21 (2), 2019, 1-53.

Boi, L., “Images et diagrammes des objets et leurs transformations dans l’espace”, 
Visible, 5 (2009), 77-109.

Boi, L., “La géométrie : clé du réel ? Pensée de l’espace et philosophie des 
mathématiques”, Philosophiques, 24 (2), 1997, 389-430.

Boi, L., “Imagination and Visualization of Geometrical and Topological Forms in 
Space. On Some Formal, Philosophical and Pictorial Aspects of Mathematics,” 
in Philosophy of Science in the 21st Century – Challenges and Tasks, O. Pombo 
and G. Santos (eds.), Documenta 9, Editions of CFCUL, Lisbona, 2016, 28-54. 

Boi, L., “La géométrie est plus que ses axiomes : philosophie des mathématiques 
et ontogenèse de la nature”, Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea, 
Brasilia, 8(1), 2020, 139-173. 

Boi, L., “Conception dynamique en géométrie, idéalisation et rôle de l’intuition”, 
Theoria, 10 (22), 1995, 145-161.

Boi, L., “Sur la nature des objets mathématiques et les relations entre géométrie et 
physique”, in De la science à la philosophie (Hommage à Jean Largeault), M. 
Espinoza (éd.), Harmattan, Parigi, 2001, 197-246.

Boi, L., “Elogio dell’intreccio, fra immaginazione, complessità e creatività”, 
Between, 9 (17), 2019, 1-16.

Boi, L., “Nodi, buchi e spazi nell’arte e nella scienza. Le profonde analogie tra 
creazione artistica e immaginazione scientifica,” Intersezioni, 30 (3), 2010, 439-
462.

Boi, L., “Generazione e visualizzazione delle forme nello spazio: proprietà 
topologiche e percezione di superfici geometriche,” Visible, 8 (2011), 1-46.

Boi, L., Morphologie de l’invisible. Transformations d’objets, formes de l’espace, 
singularités phénoménales et pensée diagrammatique, Presses Universitaires de 
Limoges, 2011.

Boi, L., Pensare l’impossibile. Dialogo infinito tra arte e scienza, Springer, Milano, 
2012.

Boi, L., U. Curi, L. Maffei, L. Miraglia (sous la responsabilité de), In difesa 



Remarques sur l’imagination

88     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

dell’umano. Problemi e prospettive, Edizioni Vivarium Novum - Bibliopolis, 
Frascati-Napoli, 2022.

Boi, L., Punto e a capo. Per una rigenerazione della scuola, Mimesis, Milano, 2025 
(avec M. Maggino). 

Boi, L., Vita e pensiero nel regno dell’insignificanza, Asterios Editore, Trieste, 2025 
(avec S. Isola).

Borges, J. L., Conférences, trad. par F. Rosset, Folio, Paris, 1985.
Brouwer, L. R. J., “Intuitionism and Formalism”, Bull. Amer. Math. Soc., 20 (1912), 

81-96.
Bruce, V., Green, P., Bruyer, P. (éds.), La perception visuelle: physiologue, 

psychologie et écologie, Presses Universitaires de Grenoble, 2013.
Bruno, G., Dialoghi filosofici italiani, a cura di M. Ciliberto, Mondadori, Milano, 

2000. 
Camus, A., L’homme révolté, Gallimard, Paris, 1951.
Cassirer, E., La philosophie des formes symboliques, vol. 3 : La phénoménologie de 

la connaissance, Editions de Minuit, Paris, 1976.
De La Mettrie, J. O., L’homme-machine (1748), Fayard, Paris, 2000. 
Descartes, R., Discours sur la méthode (1637), présentation par L. Renault, 

Flammarion, Paris, 1978.
Eccles, J., Comment la conscience contrôle le cerveau, Fayard, Paris, 1997.
Einstein, A., Comment je vois le monde, Flammarion, Paris, 2017.
Dyson, F., Scientist as Rebel, New York Review Books, 2006.
Gramsci, A., Pensare la democrazia. Antologia dai «Quaderni del carcere», a cura 

di M. Montanari, Einaudi, Torino, 1997.
Grothendieck, A., Récoltes et semailles, I et II, Gallimard, Paris, 2021.
Hagège, C., Contre la pensée unique, Odile Jacob, Paris, 2011.
Hebb, D., The Organization of the Behavior, Willey, New York, 1949.
Hilbert, D. und S. Cohn-Vossen, Anschauliche Geometrie, Springer, Berlin, 1932.
Hanson, N. R., Perception and Discovery: An Introduction to Scientific Inquiry, 

Freeman, Cooper &Co., 1969.
Holton, G., L’imagination scientifique, Gallimard, Paris, 1981. 
Husserl, E., Chose et espace. Leçons de 1907 (Ding und Raum, Vorlesungen 1907), 

Presses Universitaires de France, Paris, 1989.
Huxley, A., Science, Liberty and Peace, Chatto & Windus, London, 1947. 
Ingold, T., Anthropology: Why it matters, Polity, 2018.
James, W., The Principles of Psychology (1890), Dover, New York, 1995.
Kandel, E., In search of memory: The emergence of a new science of mind, WW 

Northon & CO., 2007.
Kanisza, G., La grammaire du voir, Editions Diderot Arts Sciences, Paris, 1997.
Kasner, E. and J. R. Newman, Mathematics and the Imagination (1948), Dover 

Publications, 2001. 



Luciano Boi

89     	 Aion Journal of Philosophy & Science 2, 2025

Latouche, S., Décoloniser l’imaginaire. La pensée créative contre l’économie de 
l’absurde, L’Aventurire, 2011. 

Leopardi, G., Zibaldone di pensieri (1817-1832), a cura di G. Pacella, Garzanti, 
Milano, 1991.

Maffei, L., Elogio della ribellione, Il Mulino, Bologna, 2016.
Manin, Yu I., Mathematics as Metaphor. Selected Essays of Yu I. Manin, American 

Mathematical Society, 2007.
Merleau-Ponty, M., Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris, 1945.
Oliverio, A., Immaginazione e memoria. Fantasia e realtà nei processi mentali, 

Mondadori, Milano, 2013.
Penrose, R., L’esprit, l’ordinateur et les lois de la physique, Dunod, Paris, 1998. 
Penrose, R., Les deux infinis et l’esprit humain, Flammarion, Paris, 2011.
Poincaré, H., “L’intuition et la logique en mathématiques”, in La Valeur de la 

Science, Flammarion, Parigi, 1911 (cap. 1, pp. 11-34).
Poincaré, H., Science et Méthode, Flammarion, Paris, 1908.  
Ribot, Th., Essai sur l’imagination créatrice, F. Alcan, Paris, 1900.
Riemann, B., “Über die Hypothesen, welche der Geometrie zugrunde liegen”, Abh. 

Kgl. Ges. Wiss., Göttingen, 1868.
Rousseau, J. J., Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les 

hommes (1775), Gallimard, Paris, 1965.  
Sabato, E., La resistencia, Seix Barral, Buenos Aires, 2000.
Saramago, J., L’aveuglement, Points, Paris, 2020.
Shannon, C., Théorie mathématique de la communication, préface d’A. A. Moles, 

trad. de J. Cosnier, G. Dahan et S. Economidès, Editions Retz, Paris, 1975 (la 1ère 
éd. en anglais est de 1948). 

Sherrington, Ch., The integrative action of the nervous system, Oxford University 
Press, 1906.

Simondon, G., Cours sur la perception (1964-1965), Presses Universitaires de 
France, Paris, 2013. 

Thom, R., Paraboles e catastrophes : entretiens sur les mathématiques, la science et 
la philosophie, Paris, Flammarion, Paris, 1983.

Thom, R., Prédire n’est pas expliquer, Flammarion, Paris, 1991.
Thurston, W., “Proof and Progress in Mathematics”, Bulletin of the American 

Mathematical Society, 30 (2), 1994, 161-177.
Thurston, W., “Mathematical Education”, Notices of the AMS, 37 (1999), 844-850.
Varela, F., Rosch, E., Thompson, E., L’inscription corporelle de l’esprit, Seuil, Paris, 

2017.
Wertheimer, M., Productive Thinking, Harper, New York, 1945.
Weyl, H., Le continu et autres écrits, trad. par J. Largeault, Vrin, Paris, 2007.
Wiener, N., Cybernétique et société  : l’usage humain des êtres humains, Points, 

Paris, 2014 (la 1ère éd. en anglais est de 1949). 


