
FALL 2020	 17

Reglas para el piélago, sonda para lo insondable y camino para 
lo inaccesible. Martín de Velasco y su Arte de sermones

Juan Vitulli

En las últimas décadas, los estudios enfocados en la cultura americana 
virreinal han ampliado su campo de trabajo y su zona de influencia. Lejos 
ya de ser entendida como una disciplina abocada a la exploración de un pa-
sado concebido como pieza de anticuario —que poco o nada tiene que ver 
con nuestro presente— los estudios coloniales han permitido observar una 
serie de continuidades y rupturas culturales que operaron desde los tiempos 
virreinales y que aún merecen ser investigadas. A partir de la revalorización 
de este complejo campo cultural, ha sido posible localizar toda una serie 
de cruces discursivos que fomentan un entendimiento mayor de uno de los 
períodos más importantes en la historia continental. El archivo colonial lati-
noamericano se concibe así como un territorio elástico, en pugna, en constante 
transformación y redefinición donde, tanto en el pasado colonial como en la 
contemporaneidad, diferentes intervenciones letradas han venido trazando 
un diálogo inconcluso y fructífero. 

Dentro de una visión acotada de esta amplia y heterogénea serie discur-
siva, el siglo XVII presenta un momento singular y distintivo donde indagar 
las transformaciones de este archivo. Debido a estas nuevas miradas sobre el 
hecho colonial, es posible observar un interés creciente por diferentes produc-
ciones letradas que exceden el estudio de los géneros literarios tradicionalmen-
te estudiados —crónicas, poesía, teatro, narrativa— prestando atención a los 
posibles cruces o intersecciones entre estas mismas expresiones culturales. Al 
analizar de esta forma este dinámico período, resulta indispensable recuperar 
distintas expresiones que formaron parte del heterogéneo campo colonial. La 
predicación sagrada, por ejemplo, se presenta como una de las producciones 
letradas con mayor presencia a lo largo de todo el siglo XVII. Heredera de 
las directivas y los cambios propuestos a partir del Concilio de Trento, la 



18	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

predicación sagrada contiene innumerables aristas desde donde poder abor-
darla. Los estudios generales sobre el fenómeno de la predicación barroca 
(Smith, Cerdan, Herrero Salgado, De la Flor) demuestran la necesidad de una 
perspectiva de estudio interdisciplinaria. En la oratoria cristiana es posible 
observar numerosas intersecciones culturales con los discursos rectores del 
pensamiento barroco (lo teológico, lo político, lo artístico, lo social) como 
así también es posible recuperar diferentes significantes culturales decisivos 
al momento de pensar la heterogénea cultura barroca americana. Con esto 
último, me refiero a la palabra (oral y escrita), la imagen (esculturas, relieves 
y pinturas), el sonido (lo acústico entendido como producción y recepción de 
lo sonoro), lo corporal (las políticas de las acciones y los gestos) y lo espacial 
en tanto experiencias que juegan un rol decisivo al momento de construir la 
figura del predicador y sus funciones.1

Curiosamente, la oratoria sagrada virreinal no ha sido explorada por la 
crítica más allá de su compleja naturaleza textual. De esta manera se ha pri-
vilegiado una aproximación de tono descriptivo/estructural cuya teleología 
reside en la posibilidad de clasificar, catalogar y enumerar autores, textos y 
estilos en pugna alrededor de este fenómeno cultural. Como consecuencia, 
este acercamiento no ha indagado en un tipo de análisis que destaque las 
intersecciones culturales entre la predicación (como práctica discursiva 
heterogénea) y su horizonte de representación, aislando el fenómeno de la 
oratoria a su aspecto impreso y creando así una imagen incompleta de la 
misma sin conectarla con otros discursos y prácticas presentes en la ciudad 
letrada virreinal. De esta forma, elementos tales como el espacio enunciativo y 
territorial desde donde se escribe o los aspectos teatrales discutidos en torno a 
la creación del perfecto predicador pasan a un segundo plano. En este ensayo 
se realiza una exploración en torno a uno de los pocos manuales de oratoria 
cristiana escritos durante el siglo XVII en territorios virreinales americanos 
por un autor que formó parte de la experiencia criolla. Me refiero al Arte de 
sermones para saber hacerlos y predicarlos (1677), escrito por Martín de 
Velasco, nacido en Santa Fe de Bogotá y miembro de la orden franciscana.2 
Este tratado es uno de los ejemplos más interesantes de las propuestas criollas 
al momento de proponer un modelo de predicador desde las Indias. Específi-
camente se van a analizar dos elementos constitutivos de la labor intelectual 
que el criollo está llevando a cabo. En primer lugar, se define la forma en 
que Velasco crea su voz y su lugar de enunciación a partir del análisis de una 
serie de unidades narrativas que vinculan su producción letrada con distintas 
poses retóricas bélicas. En los capítulos iniciales del Arte, Velasco presenta 



FALL 2020	 19

la práctica oratoria de su tiempo, comparándola con un enclave asediado 
que deberá ser liberado por un sujeto con el conocimiento y la experiencia 
adquirida a través de muchos años. Esta postura pone el énfasis en el carácter 
auto-reflexivo del manual, ya que no solo se lo pensará como un dispositivo 
cultural que sentará las bases de lo que debe ser un predicador americano, 
sino que, de manera implícita, irá consolidando la figura de Velasco como 
letrado criollo capaz de llevar a cabo esta tarea de liberación y formación de 
una mirada específica sobre el arte oratorio en las Indias. En segundo lugar, 
se analiza la Sección XI del tratado, dedicada enteramente a la gestualidad o 
pronunciación permitida en el púlpito. El estudio de este capítulo hará visible 
que el discurso oratorio propuesto por Velasco se conecta ambivalentemente 
con elementos propios de la práctica teatral, tales como la voz, el movimiento 
del cuerpo y el uso de la mirada en tanto funciones complejas que establecen 
o buscan determinar el sentido de la palabra emitida desde el púlpito. Estas 
prácticas de significación escénicas, sin embargo, no pierden de vista el eje 
enunciativo de una visión criolla de la predicación, ya que a la vez introducen 
breves comentarios críticos que se hacen ecos de discusiones mayores acerca 
del vínculo centro/periferia. Al realizar un estudio microscópico de la función, 
rol y alcance de la actio en el púlpito, Velasco subraya la plena interconexión 
de las distintas partes que constituyen la predicación. 

Reglas para el piélago, sonda para lo insondable 
A finales de 1676, un sacerdote franciscano de cincuenta y seis años, naci-

do y criado en Santa Fe de Bogotá, en la Nueva Granada, entrega a la imprenta 
un manuscrito titulado Arte de sermones para hacerlos y predicarlos por el 
R. Padre Predicador Fray Martín de Velasco, de la regular observancia de 
N. seráfico padre San Francisco. Padre de la Santa Provincia de Santa Fee 
del Nuevo Reyno de Granada en las Indias. Hijo de la misma Provincia, y 
ciudad de Santa Fee de Bogotá. Casi un año después, el libro será publicado 
en Cádiz por Bartolomé Núñez de Castro. Si bien el Arte de sermones no es 
hoy ampliamente conocido, fue un texto de lectura asidua durante el período 
colonial. Su circulación en los territorios americanos está documentada a 
través de copias manuscritas, refundiciones y, por último, una reimpresión 
hecha en México cincuenta años después de la primera edición española, 
hechos que afirman su popularidad, carácter modélico y representatividad.3 
En la “Aprobación” escrita por el doctor don Agustín de Velasco, capellán 
en el oratorio de la Magdalena de Madrid, se menciona la gran calidad del 
Arte: “ha hallado su autor reglas para el piélago, sonda para lo insondable 



20	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

y camino para lo inaccesible en el breve compendio de este volumen” (IV), 
algo que lo vuelve heredero y continuador de la tarea ya antes llevada a 
cabo por letrados europeos tan eminentes como Terrones del Caño, Juan de 
Estrada, Francisco de Ameyugo y Juan Rodríguez de León.4 En esta breve 
serie literaria de insignes predicadores que también se dedicaron a poner 
orden a un arte complejo y diverso, la figura de Martín de Velasco sobresale 
por varias razones, siendo la más obvia su auto-denominación como criollo 
y su constante interés por recordar el espacio desde donde está escribiendo 
su manual. Con este fin, Velasco expresa de forma explícita su situación 
particular a través de una serie de quejas que buscan desestimar ciertos pre-
juicios peninsulares hacia la producción cultural criolla. En el apartado “Al 
lector”, el bogotano propone un diálogo con su lector imaginario, basándose 
en el reconocimiento compartido de la singular situación de los criollos 
americanos en el escenario colonial. Específicamente, establece y enmarca 
su producción letrada dentro de un eje de enunciación preciso: “Lo que hay 
en el Arte, que puede ser sea para ti de misterio, es que este libro se escribe 
En, y sale De (es mi obligación decirlo) Las Indias. Buscando en los Reinos 
de España, no el aplauso, sino la prensa, prevenido, y amonestado” (15). 
Velasco canaliza un conjunto heterogéneo de voces criollas en su tratado, 
voces que participan de un imaginario imperial complejo donde los criollos 
buscan construir, a través de quejas, pactos y negociaciones culturales, una 
posición intermedia entre la metrópolis y la ciudad virreinal. Se buscará así 
crear una idea distinta de Las Indias como espacio distintivo de producción 
de conocimiento, respondiendo a los principios materiales y simbólicos que 
parecen ir en otra dirección.5 

Las veintinueve secciones del Arte comienzan definiendo el sermón 
como “un todo artificioso, que la Retórica Cristiana dispone para persuadir 
a las virtudes, y aborrecimiento de los vicios, pena, y gloria con brevedad de 
palabras. La dificultad no nace de que sea todo, ni retórico, ni Cristiano, sino 
de que sea artificioso” (19-20). Esta primera cláusula señala el camino que se 
seguirá en este manual, ya que a lo largo de los apartados será posible notar 
una constante apelación a la idea de la práctica y el ejercicio como claves 
en la composición y predicación de los sermones. Desde un punto de vista 
retórico, se observan en el Arte ecos de polémicas presentes durante la cultura 
del Barroco en torno a la estructura y la funcionalidad del sermón. Me refiero 
a la constante tensión entre los tratadistas que defienden el estilo sublime y 
cargado de ornato, por una parte, y quienes exigen un lenguaje distanciado 
del lenguaje poético y de la declamación teatral, por la otra (Cerdan, “La 



FALL 2020	 21

emergencia” 65-66).6 El letrado bogotano demuestra una ambigua fidelidad 
a esta última corriente, ya que en su libro propone mantener en un mínimo 
la complejidad lingüística de la superficie retórica del sermón, en pos de una 
mayor simpleza y claridad del mensaje a transmitir (13), pero sin olvidar la 
necesaria preparación artística del orador. La “fábrica del sermón” (20), como 
Velasco prefiere llamar a su tarea, incluye un número amplio de saberes y 
prácticas que deben ejercitarse constantemente para complementar los dotes 
naturales del individuo que busca adquirir maestría en este arte. 

El aprendiz del método deberá comprender la necesidad de crear un 
equilibrio entre lo natural (los dones recibidos por la divinidad) y lo artificial 
(la educación adquirida dentro de su comunidad) si tiene como objetivo final 
llevar a cabo su misión efectivamente. Este primer par de oposiciones se 
complementa en el texto de Velasco cuando el tratadista subraya también otro 
imperativo, esto es, la profunda intersección entre lo doctrinal/litúrgico y lo 
artístico/representacional como claves para lograr el ansiado efecto preciso en 
su auditorio. La oscilación discursiva entre lo litúrgico y lo artístico se puede 
observar desde las primeras páginas del tratado cuando Velasco presenta una 
inicial definición de su objeto de estudio: 

Son todas las partes de un sermón como los huesos humanos, que en 
un osario son horror porque están allí sin alma, confusos, desunidos 
y amontonados. Pero si (profetiza Ezequiel) se levantarán enteros, 
perfectos y gallardamente vivos, porque cada parte reconoció su 
coyuntura y se enlazó en el lugar que le tocaba. (20)

Velasco propone una imagen inesperada y escatológica al crear esta analogía 
entre el sermón como un cuerpo descompuesto y caótico que, visto solamente 
desde el punto de vista artístico, no logra alcanzar su sentido pleno. Las dis-
tintas partes de una oración serán así huesos imposibles de identificar en una 
tumba común si no es que se le agrega el fundamento religioso y trascendente 
a la mirada del interesado en aprender el arte. Para Velasco, no se pueden di-
sociar estas dos partes de la tarea pastoral ya que revisten un sentido de plena 
complementariedad y es debido a esa singular conexión entre lo puramente 
técnico (conocer la forma en que los huesos se articulan unos con otros) y lo 
profundamente litúrgico (la confianza en el juicio final y la resurrección) que 
la predicación puede alcanzar su objetivo. Esa epistemología dual del sermón 
es clave no solo en el tratado de Velasco; también se inscribe dentro del amplio 
corpus de tratados barrocos sobre la predicación, donde de forma constante se 
percibe una oscilación entre un objetivo puramente religioso logrado a partir 



22	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

de un sinnúmero de operaciones mentales abiertamente seculares.7

Como complemento a esta visión del sermón como cuerpo, Velasco 
propone también una imagen donde el arte de predicar será observado como 
el mecanismo interno y disimulado que hace funcionar una máquina. Este 
fundamento “maquínico”, como Fernando de la Flor lo define (134), está 
presente dentro del debate en torno a la figura ideal del predicador, y en el 
Arte del bogotano reaparece en diferentes secciones. Velasco afirma que se 
necesita pensar la oratoria como un todo coherente hecho de partes distintas 
y por momentos casi antagónicas que, sin embargo, bajo la experta mirada 
del predicador, mantienen una visible armonía: “¿Qué importa que todas las 
piezas de un Reloj sean de por sí todas pulidas, limadas, y bruñidas, si en tus 
manos las tienes, y no sabes ajustarlas a sus lugares, poniendo la Campana en 
lugar de las Ruedas?” (20). Este método de aprendizaje defiende una visión 
donde la figura del orador se tornará de crucial importancia, ya que él será el 
mediador no solo entre el fundamento litúrgico y el saber oratorio, sino que 
además él operará como el agente capaz de conectar al auditorio con la doxa 
eclesiástica a través del uso de estrategias retóricas reglamentadas por la tra-
dición pero que requieren una nueva evaluación para ser utilizadas con éxito. 

La imagen del predicador que Velasco va construyendo a lo largo del Arte 
de sermones se propone también como una encrucijada de saberes globales y 
regionales que se conjugan, en este caso, con la experiencia lograda a través 
de años de práctica en tierras americanas. Ya en otro ensayo he señalado la 
manera en que Velasco, desde los para-textos mismos del Arte, mantiene 
un diálogo transatlántico complejo con un letrado ibérico, específicamente 
fundamentando la importancia del vínculo entre territorialidad, lugar de 
enunciación y saber presente en su nuevo manual escrito desde los territorios 
virreinales. Resulta por demás interesante notar cómo Velasco mantiene esta 
postura a lo largo de todo el tratado, aun cuando los temas que presenta y 
explica le dejen, en apariencia, poco espacio para este tipo de auto-afirma-
ción identitaria. El aporte del criollo deja en claro que no es posible disociar 
conocimiento y reconocimiento en una práctica cultural como la que él lleva 
a cabo y es por eso que, cuando describa las partes esenciales y secundarias 
de la disciplina oratoria, volverá a representar esa tensión ya señalada entre 
saber, autoridad y territorialidad. 

El libro presenta de esta manera una estructura argumental similar a la 
de muchos otros manuales de oratoria. Los primeros capítulos (del I al III) 
se detienen en analizar la función de la oratoria y destacan las característi-
cas del sermón en tanto composición retórica que busca la persuasión de su 



FALL 2020	 23

auditorio. Una vez explicado esto último, prestando especial atención tanto 
a la dimensión textual como a la doctrinal, Velasco continúa proponiendo 
los elementos que constituyen el sermón (las llamadas partes esenciales, in-
tegrales y materiales) y establece además que éste debe cumplir, de acuerdo 
con la antigua retórica, con tres requisitos: ser fundado (el fundamento de la 
oración), lucido (la exornación, los tropos y las figuras) y provechoso (21-25). 
Estas primeras caracterizaciones de la estructura textual del sermón dan paso 
a otras reflexiones del autor sobre elementos como la pronunciación, el tono 
de la voz, los efectos sonoros desde el púlpito (45-46) y su conexión con el 
objetivo de la prédica, para llegar a la tradicional clasificación de los distintos 
estilos empleados en sus tiempos (el remiso, el blando y el magnílocuo), que 
para Velasco se presentan como opciones estilísticas que se pueden combinar 
dentro de un mismo sermón, siempre y cuando no se confundan sus lugares 
(47). Señala asimismo que el predicador debe prestar extrema atención a los 
movimientos del cuerpo en el púlpito, y sobre todo a los gestos realizados con 
las manos (87-90). El semblante, por ejemplo, debe estar en plena armonía 
con el entorno donde se predica y con el auditorio al cual se enfrenta para no 
desentonar con el objetivo final de la oración (88). Enseñar, deleitar y mover 
al auditorio son los ejes conceptuales que organizan el tratado.

Uno de los aspectos más relevantes del texto de Velasco es el constante 
interés por reflexionar tanto sobre las cualidades retóricas del sermón como 
sobre la construcción del sujeto que deberá emplearlas. En las páginas del 
manual no vamos a encontrar un nuevo modo de predicación, sino una 
síntesis de obras previas, tanto del humanismo renacentista como de la 
contemporaneidad del autor, al tiempo que este construye su figura como la 
del predicador criollo ideal que se dispone a presentar su saber frente a las 
autoridades metropolitanas. En el “Prólogo al lector”, Velasco pone en primer 
plano su objetivo principal con la impresión de un arte de oratoria desde los 
virreinatos americanos ya en la segunda mitad del siglo XVII: 

Es mi intento reducir todas las partes del Sermón a sus lugares propios 
y nativos. Mucho trabajo ofrezco, porque andan todas muy esparcidas 
por diferentes Provincias; algunas han mudado ya de traje, y otras 
tan desconocidas que ni aun señas dan de lo que fueron; muchas 
padecen duro cautiverio, sirviendo a la tiranía en que las ponen, pues 
casi las fuerzan a que muden la ley en que nacieron con observancia 
de otras bárbaras y gentiles. Así, como fuera quebranto referir todos 
sus trabajos, no deja de ser género piadoso ayudarlas a salir del en-
canto en que se hallan con arte que les vaya mostrando el camino y 



24	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

señalándoles a cada una su lugar, para que en él se restituyan y vivan 
sin violencia. (11-12)

Para Velasco el estado actual de la predicación presenta un escenario poco 
favorable para poder llevar a cabo la tarea para la que todo predicador se ha 
preparado. Resulta interesante observar el tipo de imágenes que el tratadista 
utiliza al momento de declarar su visión de la oratoria católica contemporánea 
a su ministerio. El criollo señala que muchos practicantes de este arte han 
perdido el rumbo de su misión. Este hecho tiene como consecuencia inme-
diata la presentación del arte oratorio como un espacio donde prevalecen el 
caos, la privación, la confusión y la barbarie. Velasco imagina esta situación 
ahora como un teatro bélico en tierras extranjeras, donde será el criollo, desde 
su espacio singular, quien tendrá la tarea de localizar y rescatar las distintas 
partes de la predicación que se encuentran perdidas o cautivas en el extenso 
territorio que él conoce mejor que ningún otro letrado. Si la predicación se 
imagina en tanto saber que ha caído bajo las garras del enemigo, es necesario 
construir en su tratado al agente capaz de enfrentarse y vencer al adversario 
para luego rehabilitar el arte, ubicándolo en la senda correcta. Velasco se au-
to-representa, simultáneamente, como un guerrero y también un reformador 
que se enfrenta a un escenario complejo, pero que confía que podrá cumplir 
su misión a partir del conocimiento adquirido tanto en el espacio interior 
del claustro como en la experiencia empírica adquirida durante años en el 
púlpito. Velasco estructura su argumentación realizando una representación 
narrativa que busca dar solución simbólica a problemas históricos y concretos 
que un individuo experimenta en su espacio de enunciación. El tratadista 
criollo será el defensor de este arte en un escenario difícil ya que “todos se 
precian de ser elocuentes y pocos sirven a la elocuencia. Muchos aficionados 
y ninguno que la defienda ni que riña sus pendencias” (13), un movimiento 
retórico preciso que ubica su tarea dentro de un amplio proceso de restitución 
de las letras virreinales. En la escena aquí representada se pueden observar 
similitudes con el mismo tipo de queja criolla llevada a cabo por letrados de 
su tiempo, tales como Juan de Espinosa Medrano en su Apologético (1662).8 
Este común denominador argumental no es una mera coincidencia; responde 
a situaciones afines a la producción cultural criolla en el territorio americano 
durante la segunda mitad del siglo XVII.

Velasco seguirá su diatriba contra el estado actual de la predicación, 
pero ahora pasará de la guerra física a una batalla mental, donde se pondrá 
en primer plano la necesidad de reformar también a los ingenios criollos, 
ya que estos parecen haberse desviado de su tarea siguiendo las tendencias 



FALL 2020	 25

retóricas que apelan a un estilo conceptualmente complejo y cargado de 
ornato. Si en las secciones anteriores el tratadista presentaba una narración 
donde él debía internarse en territorio enemigo completamente ajeno para 
rescatar el sagrado arte de la predicación, en la siguiente imagen se observarán 
ciertos matices a esa pura exterioridad. Los que causan las confusiones en 
el arte no son sujetos extranjeros o enemigos cargados de alteridad cultural, 
sino aquellos que forman parte de su propia comunidad a los que habrá que 
reformar haciendo uso de toda su capacidad intelectual: 

No fuera tanto trabajo reducir las partes del sermón a sus lugares 
debidos, si estos lugares estuvieran sin defensa: muchos están ya 
poseídos del enemigo, que en ellos se acuartela, no solo con la ayuda 
de aquellos que son de su liga, sino con secretas inteligencias que tiene 
también con los del bando elocuente, pues estos fomentan muchos con 
algunos avisos, consejos y reglas que le dan en las Artes y Retóricas 
que escriben; otros con el ejemplo de la estampa, en cuyos sermo-
nes no se halla Arte ni elocuencia; con que hacen gente de ingenios 
nuevos, armando más enemigos con ella que elocuentes. (13-14)

El problema, así visto, posee múltiples causas, vinculadas todas a la presen-
tación, publicación, circulación y autorización de modos de predicar que no 
proponen el estimado balance entre lo doctrinal y lo artístico. Los sujetos 
que de este estado resultan producirán, a su vez, sermones que contienen las 
semillas de futuros problemas que Velasco busca erradicar con la publicación 
de su manual americano. Para esto se aducirá que no solo basta con poseer 
los rudimentos básicos de la retórica cristiana, sino que será necesario poder 
discernir cuáles son los verdaderos principios que organizan la elocuencia para 
así poder lograr su objetivo ya que “no solo es menester reducir las cosas a sus 
puestos si primero no se vence al enemigo que los ocupa, y a los confidentes 
que lo fomentan. Cosa que no se puede conseguir sino es haciendo la guerra 
ofensiva en que está mi mayor trabajo” (15). El ingenio así entendido será 
visto como un arma de doble filo que no todos serán capaces de utilizar con 
maestría, y es por eso que se vuelve fundamental la propuesta del bogotano 
en tanto síntesis y superación de las polémicas anteriores: 

La elocuencia supone ingenio y lo perfecciona, mas la otra no lo 
da ni lo tiene. El arte no les promete ingenio sino agudeza. Porque 
podrán tener aquel pero embotado y es conveniente que lo ejercite, 
porque el orín no lo entuma; poco importa que haya ingenio en casa 
si todo el año está pendiente de un clavo y cuando lo sacan a vistas 
es fin el resplandor de los aceros, que dieran mucho, si estuvieran 



26	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

acicalados. (15)
En la práctica constante, precisa y bien dirigida está la clave para alcanzar 
el grado de sofisticación y eficacia que todo predicador deberá lograr si es 
que quiere llevar a cabo su tarea con éxito. No hay, para Velasco, garantía de 
un buen predicador si éste posee ingenio pero no lo practica regularmente, 
enfrentándose a un público diverso que espera no los superficiales brillos 
de la agudeza sino la sólida armazón de los conceptos. Esta intersección 
visible aquí entre ingenio y práctica se volverá aun más explícita cuando el 
tratadista reflexione sobre los componentes teatrales presentes en la actio o 
pronunciación del sermón. 

Gesto, teatralidad y discurso criollo
La sección XI del Arte se titula “Elocuencia de semblante, llamada 

gesto” y en ella Velasco discutirá la función de la pronunciación o actio en 
la predicación. Como Manuel López Muñoz explica, a partir de la década 
de 1570 se percibe un cambio en lo que concierne al interés que los rétores 
mostraban en torno a la actio y su función en sus tratados. Estos manuales, 
de los cuales el de Velasco es heredero, comienzan a desarrollar de manera 
más detallada el tema de la actio, a través de capítulos independientes dedi-
cados a la pronunciación, la voz y el gesto del predicador (Granada 50). Para 
el investigador, a causa de este cambio se puede observar que, por ejemplo, 
para Fray Luis de Granada lo más importante en un sermón se fundamenta-
ba en “la capacidad de emocionar que se encuentra en relación directa con 
la calidad de la actio del predicador” (Granada 50), algo que en el libro del 
dominico se percibe como diferencial y al mismo tiempo fundacional. Según 
López Muñoz, Granada hace de esta sección de su libro algo inédito debido 
al detalle y a la amplitud con que analiza el efecto que la gesticulación y los 
movimientos causan en el auditorio (Granada 52), aseverando tácitamente 
la necesidad de un balance entre la elocutio y la actio si es que se pretende 
afectar al oyente del sermón. Este hecho conecta de manera clara estas nue-
vas propuestas retóricas con las reglamentaciones emanadas del Concilio de 
Trento. Fernando R. de la Flor afirma que en la cultura del Barroco se legislaba 
con detenimiento la participación del cuerpo del orador en la predicación. 
De la Flor entiende al sermón como un dispositivo discursivo complejo que 
involucra no solo el lenguaje verbal sino también toda una serie de signos 
gestuales que contribuirían a generar una transmisión adecuada del mensaje 
religioso. De allí que el cuerpo (textual) del sermón sea celosamente vigilado 
por la ortodoxia tridentina al mismo tiempo que el cuerpo del predicador será 



FALL 2020	 27

examinado, reglamentado y “domesticado” (De la Flor 134) por medio de la 
institucionalización de formas codificadas de predicación. Las retóricas sacras 
ponen especial énfasis en la preceptiva corporal durante el sermón ya que el 
cuerpo del predicador debe, como el del actor, expresarse correctamente por 
medio de su lenguaje corporal. Estos signos que emite el cuerpo juegan un 
papel crucial en la construcción del texto espectacular del sermón, y es por 
eso que se buscará establecer un canon en lo que a la gestualidad respecta. 
Se disciplina así un cuerpo (el del predicador) que funciona como el agente 
que transmite y busca disciplinar también a su auditorio (el cuerpo social). El 
predicador se encuentra así en un espacio reglamentado (el púlpito o el altar) 
al mismo tiempo que se halla asediado por un corpus de reglas que ordenan y 
organizan la dinámica gestual de su performance. La mecánica corporal será 
un signo más que acompaña a su declamación oratoria frente a un público 
diverso que también se encuentra en un espacio profundamente jerarquizado 
y razonado de antemano (el espacio de la Iglesia, o la plaza pública en un 
día de fiesta); el sermón está inserto en esta confluencia de signos y reglas, 
de saberes y disciplinas que habitan el mundo del Barroco.9

Velasco comienza el capítulo destacando la importancia de la gestua-
lidad en la predicación, inscribiéndose así en una tradición ya establecida 
que considera imprescindible reflexionar sobre este aspecto. La esfera de lo 
gestual será entendida como un elemento clave al momento de representar 
el sermón desde el púlpito y es por eso que merece la misma atención que 
otras partes constitutivas de este discurso. Para el tratadista, establecer una 
tipología precisa de la actio es una tarea compleja pero plausible de ser re-
ducida a un número no muy amplio de reglas que busca controlar tanto el 
rostro como otras partes del cuerpo. En su misión por regular hasta los más 
mínimos detalles del rostro cuando se predica, Velasco propone una primera 
definición que irá guiando su razonamiento posterior: 

El gesto y el semblante del orador, dice Casiodoro, que es un silencio 
elocuente: y así como la elocuencia consiste en el buen gobierno de 
los tres géneros de estilo, debe el semblante y gesto del predicador en 
el púlpito, para que sea elocuente, proporcionarse, medirse y ajustarse 
al mismo lugar en que se hallare y al estilo en que fuere hablando, 
ya discurriendo, ya deleitando, o persuadiendo. (86)

Velasco utiliza el oxímoron (silencio elocuente) como uno de los modos 
para acercarse a toda una gama de significaciones que conviven en la tradi-
ción de la retórica cristiana en torno a la pronunciación o actio. A su vez, la 
frase “buen gobierno” es una expresión presente en numerosos tratados de 



28	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

predicación al momento de legitimar ciertas acciones llevadas a cabo en el 
púlpito. La importancia de ajustar el rostro, siguiendo la división tripartita 
de estilos propuesta por Velasco en los capítulos anteriores, demuestra tam-
bién la plena complementariedad de los distintos saberes que se ponen en 
juego en cada acto oratorio. Cada estilo entonces tendrá sus propios gestos 
que deberán acompañar el tipo de sermón que se predica. De esta manera se 
puede afirmar que no habrá una única dimensión gestual posible, sino que el 
tratadista proyecta una serie de acciones o dispositivos gestuales afines que 
podrán usarse, casi como máscaras, según el tono, el estilo y el lugar donde 
se predique. Esta flexibilidad que el tratadista propone se impone como una 
forma casi musical donde la idea del tema y sus variaciones se justifican para 
huir de la monotonía, la repetición y la automatización de ciertos modelos 
de predicación codificados: 

En el estilo remisso ha de ser el gesto y semblante del predicador, 
según lo que allí representa, y el lugar de Maestro que tiene, recto, 
Magistral y apacible, manso y autoritativo. En el estilo blando ha de 
ser el gesto sereno, afable, amistoso, cortesano y en la solución de 
las dificultades vivo: agudo, brioso y eficaz. En el estilo magnílocuo 
ha de ser el semblante majestuoso, grave, severo y otras veces (según 
fueren los modos de persuadir) cariñoso con gravedad; de conmise-
ración y de ruego con señorío. (86-87)

La intención de Velasco es mantener, como lo hace también al nivel textual, 
el decoro de quien predica, y no puede aceptar que la gesticulación entre 
en conflicto con el mensaje evangélico. Es por eso que la gestualidad del 
predicador deberá así atenerse a las mismas leyes de la retórica que pulen 
el texto que se dirá en el púlpito, evitando caer en situaciones ambiguas. 
Es por eso que propone una poética del uso del semblante que tendrá como 
finalidad reforzar el mensaje que se predica. Para ello, el predicador deberá 
calcular previamente cuáles son los gestos a evitar frente a un auditorio ya 
que uno de los mayores temores del tratadista es que sus oyentes pierdan el 
interés en su prédica o que la asocien con otro tipo de espectáculo sonoro y 
visual como el teatro:

Según fuere variando los estilos y sus lugares, debe ir el predicador 
haciendo con autoridad mudanzas también de semblante midiendo 
con el gesto el estilo: que de esta manera irá representando lo que 
dice con el modo y estilo en que lo dice; huyendo siempre de la otra 
representación afectada, que es la que en los púlpitos parece mal y 



FALL 2020	 29

aún enfada en los teatros. (87)
La gestualidad será así una herramienta necesaria que deberá seguir un rit-
mo compartido tanto con las partes de la oración como así también con los 
elementos que componen y definen el estilo adoptado. Figura y gesto son, si 
se acuerda con Velasco, dos caras de una misma moneda que el predicador 
deberá acuñar y cuidar de no perder nunca de vista. La conexión entre teatro 
y predicación se muestra aquí de forma inequívoca. Esta razonada teatralidad 
en el púlpito tiene como fin último afectar de forma efectiva a los espectadores 
presentes en la iglesia, quienes se constituyen en los receptores finales del 
mensaje del sermón. Además, el predicador puede, según este autor, reali-
zar variaciones y utilizar los recursos que él considere apropiados siempre 
y cuando tenga en cuenta el género del sermón (en este caso, moral) y la 
ocasión que lo convoca.

Si bien Velasco parece constantemente aprobar el uso de recursos propios 
de la actio que se parecerían a modos propios del actor dramático, inmediata-
mente traza una línea divisora. Velasco ni rechaza de forma tajante los recur-
sos teatrales en la predicación ni pugna por un uso repetido de los mismos, 
dejando un espacio de indefinición en su propia propuesta. Esta vacilación 
conceptual es compartida con los más importantes tratadistas del Barroco, 
quienes oscilan en sus manuales de predicación entre la aceptación o el re-
chazo de prácticas teatrales afines sin explicar demasiado el fundamento que 
avala la decisión.10 Para Velasco el cuerpo del predicador es un instrumento 
que debe estudiarse detenidamente previo al momento de la predicación, de 
la misma manera en que un actor debe aprender el texto de una obra. Pero 
en el caso del orador cristiano, si su trabajo previo es defectuoso los efectos 
podrán ser mayores de lo previsto y así correrá el riesgo de perder o poner 
en duda la autoridad que desde su espacio ostenta y representa. 

Esa ambigüedad ante qué aspectos del cuerpo del representante son 
permitidos en el púlpito se puede observar en conexión con el uso de las 
manos. Afirma Velasco: 

Las acciones de las manos entran también en parte de la elocuencia: 
porque la pronunciación, elocución, elocuencia y gesto se sirven de 
ellas como de instrumentos, para declararse [...] Ayudan las manos 
con sus acciones a dar a entender los conceptos del entendimiento y 
así también tienen parte en la elocuencia. (87)

Según este paradigma interpretativo, el predicador ideal deberá conocer que 
la acción es una de las herramientas más potentes para predicar ya que es 
posible (si bien no recomendable) fascinar al auditorio con el uso de estas 



30	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

estrategias retóricas. Las manos serán así herramientas al servicio del predi-
cador siempre y cuando colaboren con la principal tarea de hacer tangibles 
las ideas y conceptos expresados desde lo verbal. Esta necesaria proporción 
entre cuerpo y letras muestra cómo Velasco va construyendo un locus de 
poder a través de reflexiones que conectan lo micro (las partes del cuerpo, 
sus movimientos, la forma de utilizar el gesto) con lo macro (el estilo y el 
mensaje que se transmite), buscando controlar los dos órdenes bajo una re-
glamentación del sujeto que predica. 

El religioso es consciente de que su propia propuesta en torno a la ges-
tualidad presenta elementos ambivalentes que serán difíciles de regular con 
eficacia por el aprendiz de predicador. Frente a eso, Velasco propone una regla 
básica y universal de carácter cuasi moral: “Preguntarás, ¿qué arte deben tener 
las acciones para que sean buenas? Y respondo: que el mayor arte en ellas es 
que no se eche de ver que se hace con arte, porque son muy feas las acciones 
afectadas” (87). Para él, el arte de dominar las acciones y los gestos consiste 
en crear una natural artificialidad que deberá permanecer siempre disimulada 
tras el acto mismo de la predicación. Pero, y aquí el tratadista parecería no 
dejar lugar a dudas, el aspirante a orador deberá saber que siempre detrás de 
lo que parece un gesto natural debe existir un plan, una disciplina, una serie de 
reglas que buscan internalizar la rutina en el accionar mismo del predicador. 

Esta propuesta, sin embargo, será matizada en las páginas siguientes 
del tratado donde, curiosamente, Velasco va a realizar un giro discursivo 
complejo, hilvanando su interés por el saber y la praxis retórica (en especial 
la fundamentación de la acción y la gestualidad) con su singular espacio de 
enunciación criollo: 

Las acciones no han de ser estudiadas, sino corregidas: has de co-
nocer bien tu natural, y tus vicios; porque según él y ellos fueren, 
sabrás dar el punto a las acciones. Unos hay de natural veloz en el 
pronunciar, y otros tardos. A los que la naturaleza les dio prontitud de 
pronunciar, les quitó la viveza de las ocasiones, como que no las han 
menester tanto; y a los que dio natural difícil de pronunciar, le añadió 
las acciones muy vivas para que con ellas suplan algo el defecto de 
la lengua, y así unos y otros tienen las acciones desproporcionadas. 
Los primeros se parecen a los socorros de España, que siempre lle-
gan tarde. Estos, después de haber corrido y atropellado el párrafo, 
empiezan con flema a mover las manos. Los otros (como hablan a 
tropezones) antes de haber pronunciado una palabra, ya la han dado 
a entender con visajes de rostro, enviones del cuerpo y con hazañería 



FALL 2020	 31

de manos. (Énfasis mío) (88)
Velasco establece una nomenclatura propia al momento de definir la relación 
entre lo que podrían llamarse dones naturales y aprendidos. Específicamente 
busca destacar de qué manera es posible erradicar del púlpito ciertos vicios 
asociados a la acción. El aprendiz de predicador deberá primero conocerse 
a sí mismo, examinarse en privado como si estuviera frente a un espejo para 
poder hallar cuáles son sus virtudes y sus mayores defectos en el arte del 
buen decir. Para el bogotano existe un balance innato entre la capacidad en 
el decir (pronunciar) y en el hacer (acciones) en cada uno de los sujetos que 
desean ser predicadores y es esa instancia precisa de auto-conocimiento la 
que deberá ser evaluada con sumo cuidado mucho antes de atreverse a subir 
al púlpito. Aquellos que poseen la competencia verbal necesaria para predicar 
carecerían de la facilidad de la acción y viceversa. Esta primera caracteri-
zación es enfatizada a partir de un juego conceptual donde Velasco parece 
repetir, pero esta vez en clave humorística, el tipo de queja criolla que ya se 
observaba en el para-texto principal ya mencionado. 

Para explicar de qué forma actúan los que poseen el buen decir pero afean 
la predicación desentonando con sus acciones, el criollo los asocia con la falta 
de respuesta concreta e inmediata a los problemas virreinales de parte de la 
administración monárquica. La referencia a la lentitud española frente a las 
necesidades o exigencias criollas inscribe la palabra del predicador dentro 
de un discurso heterogéneo que lleva sin dudas las marcas de significación 
de la retórica criolla. Es importante recordar lo dicho en el apartado anterior: 
al proponer la necesidad de publicar un manual de predicación desde las 
Indias, Velasco establece una relación bifocal con la metrópolis europea. La 
situación particular en la que el criollo se encuentra demuestra una carencia 
determinada por las relaciones entre saber y poder. En otras palabras, la falta 
de buenos manuales de oratoria para usar en los virreinatos al momento de 
formar futuros predicadores americanos deberá ser corregida por la propia 
producción letrada de los criollos para así intervenir en el espacio material 
y simbólico de la ciudad barroca virreinal. Su Arte de sermones puede en-
tenderse como una intervención precisa que busca mejorar este escenario, 
pero al mismo tiempo trata de modificar un aspecto de las relaciones entre 
centro y periferia; la producción del saber será ahora también entendida a 
partir del cruce entre lo global y lo regional. Con su manual, Velasco celebra 
y autoriza su propio ingenio criollo como aquel capaz de terminar con esta 
desigual situación. Esta intersección cultural es la clave para comprender el 
vínculo entre conocimiento y reconocimiento, donde el manual de oratoria 



32	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

se erige como un conjunto de reglas para el piélago heterogéneo de la cultura 
barroca americana. 

University of Notre Dame

Notas

1	 Los estudios de Ledda (sobre lo visual), De la Flor (sobre lo corporal), Borgerding (sobre lo 
sonoro) y Debby (sobre la función del púlpito) son excelentes ejemplos de las posibilidades de análisis 
del fenómeno. 

2	 Del siglo XVII he podido hallar cuatro artes de sermones escritos en los territorios virreinales. 
Me refiero específicamente a manuales de predicación escritos en español que buscan establecer las 
reglas que el predicador deberá seguir. Además del libro de Velasco, los otros tratados son los siguientes: 
El predicador de las gentes San Pablo (1638) de Juan Rodríguez León, El orador católico (1658) de 
Andrés Ferrer de Valdecebro y el Arte de predicar preceptos (1676) de Joseph Delgadillo y Sotomayor. 
Claro está que existen muchos otros tratados que tienen como fin evangelizar o convertir a nuevos suje-
tos imperiales. Estos, en su mayoría escritos en formato bilingüe o directamente en lenguas originarias 
de América, exceden el objetivo de mi estudio. 

3	 Osorio atestigua que el texto fue leído, reimpreso y copiado en diferentes manuscritos hallados 
en México (66-67).

4	 Si bien Juan Rodríguez de León estudió y desarrolló su carrera mayormente dentro del territorio 
americano, había nacido en Europa. 

5	 La compleja deixis cultural que Velasco asume y sus posibles conexiones con el discurso criollo 
en este apartado han sido analizados por Vitulli. Mauricio Beuchot, por su parte, hace un profundo exa-
men de los fundamentos teológicos, retóricos y filosóficos presentes en el manual. 

6	 Para un análisis profundo de este aspecto de la predicación, pueden consultarse los estudios de 
Cerdan (“La emergencia del estilo culto”), Smith y Herrero García. 

7	 Sigo a Giorgio Agamben y sus reflexiones sobre el vínculo entre liturgia, política y secularidad 
tal como las expresa en Opus Dei (18-21).

8	 Para una aproximación a la obra de Espinosa Medrano y el imaginario criollo, véase Instable 
puente de Juan Vitulli. 

9	 John O’Malley se refiere al programa discutido en las sesiones del Concilio que buscó transfor-
mar y reformar tanto la dimensión doctrinal (fides) como también las llamadas prácticas públicas (mo-
res). Las discusiones acerca de los cambios, alcances y efectos de la predicación se pueden categorizar 
dentro de este último concepto mencionado (Trent 17-18), ya que en estas deliberaciones se buscaba 
reformar las prácticas religiosas que tuvieran una clara incidencia en la vida social y cotidiana de los 
ciudadanos de este período. Para explicar el sentido y la profundidad de estos cambios, el historiador 
propone que dentro de este marco regulatorio de lo social se forja una serie de disciplinas (casi en el 
sentido que le da Michel Foucault al término) que impactaron en el comportamiento de las instituciones 
y los sujetos propios del mundo católico, ya que se establece, a través de ellas, una refundación de la 
práctica religiosa pensada a partir de su alto grado de incidencia pública.

10	 Como ejemplo, se pueden consultar las obras de Francisco Terrones del Caño, Agustín de Jesús 
María, Agustín Salucio y Fernando de Ameyugo. 



FALL 2020	 33

Obras citadas

Abbott, Don Paul. Rhetoric in the New World: Rhetorical Theory and Practice in 
Colonial Spanish America. U of South Carolina P, 1996.

Agamben, Giorgio. Opus Dei. An Archeology of Duty. Stanford UP, 2013.
Ameyugo, Francisco de. Rethorica sagrada y evangélica. Ilustrada con la práctica 

de diversos artificios rethoricos para proponer la palabra divina. Juan de Ybar, 
1667.

Beuchot, Mauricio. “La retórica argumentativa de Fray Martín de Velasco (Colombia, 
siglo XVII)”. Endoxa, vol. 6, 1995, pp. 167-79.

Borgerding, Todd. “Preachers, Pronunciation and Music: Hearing Rhetoric in Re-
naissance Sacred Polyphony”. The Musical Quarterly, vol. 82, no. 3-4, 1998, 
pp. 586-98. 

Cerdan, Francis. “Historia de la historia de la Oratoria Sagrada española en el Siglo 
de Oro. Introducción crítica y bibliografía”. Criticón, no. 32, 1985, pp. 55-107. 

_____. “La emergencia del estilo culto en la oratoria sagrada del siglo XVII”. Cri-
ticón, no. 58, 1993, pp. 61-72. 

_____. “Actualidad de los estudios sobre oratoria sagrada del Siglo de Oro (1985-
2002)”. Criticón, no. 84, 2002, pp. 9-42. 

Debby, Nirit Ben-Aryeh. The Renaissance Pulpit. Art and Preaching in Tuscany 
1400-1550. Brepols Publishers, 2007.

De la Flor, Fernando. “La oratoria sagrada del Siglo de Oro y el dominio corporal”. 
Culturas en la Edad de Oro. Ed. Complutense, 1995, pp. 123-47. 

Estrada, Juan de. Arte de predicar la palabra de Dios para su mayor honra y provecho 
de las almas. Imprenta de Melchor Sánchez, 1667. 

Granada, Luis de. Los seis libros de la retórica eclesiástica, o método de predicar. 
Trad. e intro. de Manuel López-Muñoz. Instituto de Estudios Riojanos, 2010.

Herrero Salgado, Francisco. La oratoria sagrada en los siglos XVI y XVII. Fundación 
Universitaria Española, 1986. 

Jesús María, Agustín de. Arte de orar evangélicamente. Cuenca, 1648. 
Ledda, Giussepina. La parola e l’immagine. Strategie della persuasione religiosa 

nella Spagna Secentesca. Biblioteca di Studi Spanici, 2003. 
O’Malley, John W. Trent. What Happened at the Council. Harvard UP, 2013. 
Orozco Díaz, Emilio. Introducción al Barroco I. Universidad de Granada, 1988. 
Osorio Romero, Ignacio. Conquistar el eco: la paradoja de la conciencia criolla. 

UNAM, 1989.
Rodríguez de León, Juan. El predicador de las gentes San Pablo. Ciencia, preceptos, 

avisos y obligaciones de los predicadores con doctrina del apóstol. María de 
Quiñones, 1638.

Salucio, Agustín. Avisos para los predicadores del santo evangelio. Estudio preli-
minar. Ed. y apéndices de Álvaro Huerga. Juan Flores, 1959.



34	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

Smith, Hillary. Preaching in the Spanish Golden Age. A Study of Some Preachers of 
the Reign of Philip III. Oxford UP, 1978. 

Terrones del Caño, Francisco. Instrucción de predicadores. Prólogo y notas del P. 
Félix G. Olmedo. Espasa Calpe, 1960.

Velasco, Martín de. Arte de sermones para saber hacerlos y predicarlos. Imprenta 
Real del Superior Gobierno de los Herederos de la Viuda de Miguel de Rivera, 
1728.

_____. Arte de sermones para saber hacerlos y predicarlos dedicado al fray Iván de 
Herrera, lector de prima y prior del convento de predicadores de la ciudad de 
Cartagena y vicario provincial de todos los de la costa de Cartagena y Santa 
Marta. Bartolomé Núñez de Castro, 1677.

Vitulli, Juan. “Construyendo al predicador criollo: una aproximación al Arte de 
sermones de fray Martín de Velasco”. Hispanic Review, vol. 81, no. 4, 2013, 
pp. 417-38.

_____. Instable puente. La construcción de la autoridad letrada criolla en la obra 
de Juan de Espinosa Medrano. U of North Carolina P, 2013.


