
FALL 2020	 7

Introducción: Las regiones que dejaron de ser artísticamente 
desiertas: Una exploración de las nuevas perspectivas de las 
prácticas teatrales coloniales latinoamericanas 

Catalina Andrango-Walker

Este número de Latin American Theatre Review reúne seis artículos 
dedicados a diversas formas teatrales del periodo colonial latinoamericano. 
La variedad de temas que los ensayos proponen invita a reflexionar sobre la 
amplia gama de discursos y prácticas dramáticas que se desarrollaron entre 
finales del siglo XVI y mediados del XVIII. Estos estudios se insertan dentro 
de las aproximaciones más recientes a los recursos usados en la conversión 
religiosa en los centros virreinales más importantes —Lima y México—, pero 
también en espacios como la Nueva Granada, Brasil y la región de Chiquitos 
en el actual territorio boliviano. Así, la presente colección de ensayos consti-
tuye un aporte a un área que gracias a las investigaciones más recientes está 
en pleno desarrollo. 

En 1967, José Juan Arrom publicó Historia del teatro hispanoamericano 
(época colonial). En la sección titulada “Al lector”, Arrom afirma que su libro 
“es una invitación a transitar por zonas remotas y escasamente conocidas de 
nuestro mundo teatral: las comprendidas dentro de los siglos coloniales”. Al 
mismo tiempo, anima al lector a perder el miedo a adentrarse en una “estéril 
aventura por regiones artísticamente desiertas” (5). Afortunadamente, los 
estudios sobre las manifestaciones teatrales de dicho periodo han recorrido 
un largo trecho desde que Arrom hizo estas afirmaciones. Trabajos posterio-
res, como el de Frederick Luciani, reconocen la “tradición teatral robusta y 
diversa en las colonias hispanoamericanas” (281). Este reconocimiento no 
ha sido el único cambio positivo, pues el estudio de las prácticas teatrales ya 
no se restringe únicamente a dramas, comedias y otras formas discursivas 
ligadas principalmente al teatro religioso y a las formas dramáticas renacen-
tistas del siglo XVII. 



8	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

Las aproximaciones de las dos últimas décadas a las manifestaciones 
teatrales del periodo de la colonia se enfocan en múltiples formas de re-
presentación, entre ellos el espectáculo, los festivales civiles y religiosos, 
la ópera, las mascaradas y las fiestas, por nombrar solo unas cuantas. Estas 
expresiones fueron la base de la conversión religiosa de los nativos, pero a la 
vez contribuyeron a fortalecer el orden colonial al formar parte de distintos 
actos políticos. Para explicar la importancia de los festivales, Lisa Voigt hace 
un paralelo con la famosa frase de Nebrija, quien consideraba a la lengua 
como la “compañera del imperio”, y sugiere que los festivales fueron tan 
importantes como la lengua en el proceso de reafirmación del poder imperial 
(1-2). Gracias a la variedad de actividades que se desarrollaban durante los 
festivales es posible ampliar también el conocimiento sobre la música, el 
performance y otros tipos de discurso que estaban estrechamente conectados 
y que contribuían al esplendor de dichas celebraciones. 

Dentro de los estudios más representativos de las últimas décadas, cabe 
destacar Inka Bodies and the Body of Christ: Corpus Christi in Colonial 
Cuzco, Peru de Carolyn Dean. La autora examina los festivales católicos del 
Corpus Christi como un momento para construir y a la vez consolidar las 
diferencias sociales y étnicas dentro del sistema hegemónico colonial. Dean 
se enfoca en las procesiones en las que formaban parte las élites indígenas, 
quienes con su participación trataban de construir su nueva identidad e in-
sertase dentro del nuevo orden. Asimismo, en 2003, Juan Carlos Estenssoro 
publicó Del paganismo a la santidad: la incorporación de los indios del Perú 
al catolicismo, 1532-1750, en donde el autor examina el proceso de conversión 
de los nativos al cristianismo y los variados métodos evangelizadores usados 
en la región andina. Ciertas órdenes religiosas llegaron a crear nuevos bailes y 
ceremonias para suplantar las tradiciones locales, mientras que otras órdenes 
adaptaron los mismos rituales de los nativos, pero cambiando el objeto de 
culto (Estenssoro 361). El investigador pone como ejemplos las fiestas del 
Corpus Christi y las del Inti Raimi, enfocándose en el baile de los nativos, 
cuyo carácter procesional pudo ser fácilmente adaptado a las procesiones 
católicas. Este interés por los rituales religiosos también está presente en la 
obra de Linda Curcio-Nagy, The Great Festivals of Colonial Mexico City: 
Performing Power and Identity (2004). Aparte de los festivales religiosos, 
su estudio se extiende a los festivales cívicos que se celebraron en la ciudad 
de México entre los siglos XVI y XVIII, los mismos que pretendían ser una 
muestra del buen gobierno colonial. Más que nada, la autora se detiene en 
la transformación que sufrieron estas celebraciones con el transcurso del 



FALL 2020	 9

tiempo para considerar las diferencias entre las dinastías de los Habsburgo y 
los Borbón, ya que esta última exigía una mayor representación de la figura 
real en lo que la autora llama “la teatralidad del poder”.1 

En un número especial de Bulletin of the Comediantes publicado en 
2006 y dedicado al teatro colonial hispánico, los editores Carlos Jáuregui 
y Edward Friedman presentan un grupo de ensayos que contribuyen a los 
estudios transatlánticos desde una extensa gama de “espacios, discursos y 
prácticas teatrales” (9). Aparte de ampliar la definición del género, Jáuregui 
y Friedman también invitan a reconsiderar el uso de los términos colonial e 
hispánico. Este último corresponde a la necesidad de repensar el lugar que 
ocupan las representaciones en lenguas indígenas, especialmente si se toma 
en cuenta que muchas de ellas eran de carácter evangélico, lo que “inscribe 
estas obras dentro del teatro colonial, que es hispánico no por su naturaleza 
lingüística sino por su designio imperial” (15). Estas perspectivas siguen las 
tendencias de los estudios de las prácticas teatrales planteados a partir de la 
última década del siglo XX, pero, además, los artículos incluidos en dicho 
volumen son una muestra de una orientación mucho más inclusiva que ca-
racteriza a los estudios coloniales en años más recientes.2

Un ejemplo de esta orientación inclusiva es el libro de Stephanie Me-
rrim, The Spectacular City, Mexico, and Colonial Hispanic Literary Culture 
(2010), en donde la autora invita a repensar el espacio urbano desde un ámbito 
interdisciplinario que va más allá de la “ciudad letrada”, enfocándose en el 
fenómeno social que es la ciudad, locus de los festivales y el espectáculo. 
Merrim sostiene que el espectáculo y la ostentación fueron las respuestas de 
las ciudades del Nuevo Mundo a la austeridad que proponía la Iglesia refor-
mista (2). La autora pone de relieve la intensa actividad intelectual de los 
letrados criollos mediante textos ya canónicos de autores como Bernardo de 
Balbuena, Hernán Cortés, Sor Juana Inés de la Cruz, Carlos de Sigüenza y 
Góngora y otros no tan canónicos y de distintos géneros como poesía, drama, 
historiografía, tratados, protonovelas y periodismo, todos examinados “bajo 
el lente de la ciudad espectacular” (mi traducción) (7). 

Un contraste con los festivales de la ciudad espectacular, locus de la 
inteligentsia criolla, son las crónicas festivas en las comunidades mineras de 
Potosí y Minas Gerais en el siglo XVIII que Lisa Voigt discute en Spectacular 
Wealth: The Festivals of Colonial South American Mining Towns (2016). En su 
análisis comparativo de los festivales hispanoamericanos y luso-americanos, 
la autora demuestra cómo a través de los festivales en los pueblos mineros se 
gestó una forma única de expresión de la identidad criolla durante la época 



10	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

de las reformas borbónicas. Dicha forma no correspondía con los festivales 
de las grandes metrópolis como Lima o Lisboa. El rescate de material poco 
estudiado en ambas regiones faculta un acercamiento a la diversidad étnica y 
social. Como Voigt explica, los festivales incluyeron la participación tanto de 
quienes tenían el control de las minas, generalmente peninsulares y criollos, 
como de quienes las trabajaban —indígenas mitayos y esclavos africanos. 
Mediante la conjunción de metales preciosos y performance, Voigt delinea la 
importancia y el significado de los festivales en el proceso de consolidación 
de la identidad criolla. 

En From Scenarios to Networks: Performing the Intercultural in Co-
lonial Mexico, Leo Cabranes-Grant se centra en el performance desde una 
perspectiva intercultural, analizando tres momentos históricos y un drama 
litúrgico en el Virreinato de la Nueva España durante el siglo XVI.3 Cabra-
nes-Grant demuestra cómo el performance dio esplendor a los festivales y 
celebró el ingenio criollo a la vez que exteriorizó sentimientos de protesta 
de los encomenderos y la ansiedad identitaria de las élites indígenas. En uno 
de los capítulos examina una mascarada que los hermanos Ávila ofrecieron 
en honor a Martín Cortés, hijo y heredero del conquistador Hernán Cortés, 
en 1566. Este, junto con otros criollos, lideró un movimiento que se oponía 
a la abolición del sistema de encomiendas. En este performance intercultural, 
los criollos se vistieron como aztecas. Esta y otros tipos de representaciones 
muestran la forma de interacción de una sociedad multiracial en la que lo-
graban coexistir las prácticas nativas con las europeas. 

La necesidad de reconocer la diversidad racial también es un cambio 
positivo de los estudios más recientes. Un destacado ejemplo es Afro-Catholic 
Festivals in the Americas: Performance, Representation, and the Making of 
Black Atlantic Tradition (2019), una colección de ensayos editada por Cécile 
Fromont. El conjunto multidisciplinario de estudios que son parte de este 
libro expone la relación entre África Central y las Américas, especialmente 
en cuanto a los aspectos hasta ahora poco estudiados del catolicismo afro-at-
lántico. Los autores ponen de relieve el papel de los festivales afro-católicos, 
la música, el arte y el performance como espacios de expresión cultural para 
los esclavos y también para los africanos libres, quienes se apropiaron de las 
tradiciones cristianas como medio para organizarse socialmente y hasta para 
adquirir poder político. 

Un aporte importante de los estudios de las últimas décadas sobre las 
prácticas coloniales es la preocupación de los investigadores por conectar con 
los legados del pasado que aún siguen presentes en manifestaciones contem-



FALL 2020	 11

poráneas. En Performing Conquest: Five Centuries of Theater, History, and 
Identity in Tlaxcala, Mexico (2009), por ejemplo, Patricia Ybarra hace un 
recorrido por cinco siglos de performance en Tlaxcala, la ciudad considerada 
como la responsable de la caída del imperio azteca. Comenzando por el teatro 
misionero que los franciscanos instituyeron exitosamente en la primera mitad 
del siglo XVI como un método para la transformación religiosa, la autora 
muestra la continuidad de las tradiciones del espectáculo en la sociedad actual. 
Estas sirven para articular la identidad y también para actualizar esa actitud 
cómplice —un calificativo que ha marcado al pueblo tlaxcalteca— tanto con 
los valores judeo-cristianos como con el imperialismo, ya sea el del siglo 
XVI o el del presente neoliberal.4

Las dos últimas décadas también han sido fructíferas en cuanto a nuevas 
perspectivas que iluminan la asociación entre las prácticas dramáticas y las 
musicales, tanto las prehispánicas como las más tardías. Este es el caso de 
estudios como The Singing of the New World: Indigenous Voice in the Era 
of European Contact (2007), en el que Gary Tomlinson se centra en el poder 
de la voz. A través de los cantos rituales de los incas y los aztecas, el autor 
examina la forma en que estas destrezas fueron percibidas y mal entendidas 
por los europeos. En Imposing Harmony: Music and Society in Colonial 
Cuzco (2008), Geoffrey Baker expande los estudios musicológicos anteriores, 
centrados mayormente en las catedrales, al explorar las doctrinas rurales de 
indios y las prácticas musicales en las iglesias parroquiales, los conventos y 
los monasterios.5 Estos eran espacios que contaban con música muy elaborada 
para todo tipo de celebraciones. El crítico también se enfoca en la relación 
que los músicos criollos y nativos tenían con otras instituciones, como los 
conventos, ya sea como maestros de las monjas o de las jóvenes aspirantes a 
monjas. Uno de los aspectos más destacados de este libro es la discusión sobre 
la música en los monasterios, en donde esta se transformó en un instrumento 
para la expresión femenina. Asimismo, en 2011 se publicó el libro ganador 
del Premio Casa de las Américas, Domenico Zipoli: para una genealogía de 
la música clásica de Bernardo Illari. El autor explora a fondo la vida y obra 
del músico italiano Doménico Zipoli, especialmente su etapa en las misiones 
jesuitas de América del Sur. Las investigaciones de Illari ponen de relieve 
la intensa vida musical en las reducciones jesuitas, un proyecto que ha sido 
impulsado desde los años 90 del siglo pasado cuando, junto con otros musi-
cólogos, el autor colaboró en la catalogación de oratorios, motetes, himnos, 
salmos, misas y un tipo de obra a la que Illari denominó “ópera misional”.6 
Estas y otras investigaciones permiten entrever el papel de la música tanto 



12	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

en los suntuosos festivales metropolitanos como en las misiones alejadas de 
los centros de poder. 

Los ensayos reunidos aquí se alinean con los avances de las últimas dé-
cadas en el estudio de las prácticas teatrales coloniales. Todos se enfocan en 
discursos y performances patrocinados por la Iglesia —ya sea desde el púlpito, 
las grandes urbes o las misiones—, los cuales sirvieron para la conversión 
religiosa a la vez que contribuyeron a reforzar la hegemonía del imperio 
español mediante espectáculos conmemorativos del poder. Estos estudios 
se dedican a diferentes manifestaciones como festivales, teatro colegial, 
teatro misional, comedia, el sermón, cánticos, dramatizaciones del martirio 
y ópera. Dentro de esta variedad de representaciones, los ensayos dialogan 
temáticamente entre sí. Los artículos de Juan Vitulli, Jorge Luis Yangali y 
Catalina Andrango-Walker están dedicados a las representaciones teatrales 
y al performance como forma de expresión criolla. Vitulli aprovecha la re-
valorización y la elasticidad del archivo colonial de las últimas décadas para 
estudiar la predicación sagrada como una práctica discursiva heterogénea. El 
autor analiza el discurso oratorio en Arte de sermones para saber hacerlos y 
predicarlos (1677), escrito por el franciscano Martín de Velasco, conectándolo 
con las prácticas teatrales. A la vez, pone de relieve la visión criolla del arte de 
la oratoria sagrada mediante la cual Velasco pretende delinear y construir una 
imagen del predicador americano desde un discurso gestado en las Indias. Con 
un manual de oratoria sagrada adecuado para el espacio virreinal americano, 
Velasco se muestra a sí mismo como un letrado perfectamente capacitado para 
sustituir las falencias de los autores de manuales europeos, quienes no tomaban 
en cuenta la diferencia entre estos dos espacios. El tema del discurso criollo 
prevalece también en el estudio que ofrece Yangali de la comedia de Juan de 
Espinosa Medrano, El amar su propia muerte, aproximándose a la comedia 
como una extensión del sermonario La novena maravilla. Yangali destaca 
la necesidad de auto representación de Espinosa Medrano como defensor 
de la cultura metropolitana y a la vez su capacidad de posicionarse como 
autoridad dentro del ámbito letrado criollo. Asimismo, Andrango-Walker 
subraya los aspectos performativos de los cánticos incluidos en Symbolo 
catholico indiano (1598) del huamangueño Luis Jerónimo de Oré. Frente 
a la falta de métodos de evangelización que tomaran en cuenta la realidad 
andina, Oré creó sus propios cánticos, traduciendo al quechua el Símbolo de 
la fe que hasta ese entonces se atribuía a San Atanasio. Estos tres estudios 
ilustran desde diferentes prácticas performativas las preocupaciones de los 
criollos en diversos momentos, desde el discurso incipiente de Oré, que ya 



FALL 2020	 13

empezaba a manifestar dichas preocupaciones a finales del siglo XVI, hasta 
los discursos de Espinosa Medrano y Velasco, quienes a partir de mediados 
del siglo XVII celebraban y autorizaban el ingenio criollo, alineando sus 
discursos con el poder hegemónico a la vez que lo cuestionaban. 

Otra perspectiva que abordan los contribuidores de este número son 
las manifestaciones dramáticas jesuitas tanto en los espacios urbanos como 
en las misiones. Estas representaciones son el enfoque de los ensayos de 
Stephanie Kirk, Caroline Egan, Octavio Rivera y Catalina Andrango-Walker. 
Kirk analiza la obra Triumpho de los Sanctos, compuesta por los jesuitas en 
México en 1578 para conmemorar la llegada de las reliquias sagradas que el 
Papa Gregorio XIII envió desde Europa. La más alta autoridad de la Iglesia 
pretendía con este obsequio afirmar la fe católica en el Nuevo Mundo. Trium-
pho representa la historia de cuatro mártires católicos, un relato apropiado 
puesto que a ellos pertenecía parte de las reliquias enviadas desde Roma. Kirk 
contextualiza su análisis del martirio dentro del concepto de la masculinidad 
promovido por la Compañía. El martirio también es el tema central del artículo 
de Egan, quien se dedica al análisis de las obras dramáticas del jesuita José 
de Anchieta. Ella demuestra la forma selectiva en que Anchieta adaptó las 
vidas de los santos mártires cristianos para instituirlos como protectores de 
los pueblos brasileños que eran parte de las misiones jesuitas en Sudamérica. 
Al mismo tiempo, la autora destaca el interés de Anchieta por insertar a los 
mártires del Nuevo Mundo dentro del martirologio medieval. Aunque estos 
dos estudios están dedicados a diferentes regiones y a diferentes contextos 
sociales y culturales, permiten entrever la forma en que los misioneros adap-
taron las historias sagradas de los mártires a las condiciones locales. Estas 
representaciones sirvieron tanto para mostrar el esplendor del espectáculo en 
el espacio urbano como para presentar a los habitantes locales las cualidades 
ejemplares de los mártires de la Iglesia.

La difusión de personajes ejemplares también está presente en el ensayo 
de Octavio Rivera, quien se enfoca en la Comedia de San Francisco de Borja, 
escrita por Matías de Bocanegra y representada en 1640 en el colegio jesuita 
de San Pedro y San Pablo en la ciudad de México. Parte de los festejos para 
recibir al nuevo virrey en la Nueva España, la Comedia coincide además con 
el primer centenario de la aprobación papal de la constitución de la Com-
pañía de Jesús. Al analizar los recursos de interpretación de la obra, Rivera 
enfatiza la importancia de difundir a una de las figuras más importantes de 
la orden jesuita, Francisco de Borja. Al mismo tiempo, la Comedia ofrece 
la oportunidad de mostrar el esplendor de la cultura novohispana, a la que 



14	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

los jesuitas habían contribuido desde su arribo a ese territorio mediante el 
festejo teatral del que formaban parte profesores y alumnos del colegio. Esta 
necesidad de propagar las historias de los principales pilares de la Compañía 
de Jesús también se halla en la ópera misional San Ignacio de Loyola, creada 
en el siglo XVIII en las misiones jesuitas paraguayas y trasladada más tarde 
a la región de Chiquitos en el actual territorio boliviano. Andrango-Walker 
se centra en las adaptaciones de episodios de las vidas de San Ignacio de 
Loyola y San Francisco Xavier mediante la fusión de un género pagano como 
es la ópera y la historia sagrada. La musicalización de la vida ejemplar de los 
santos tiene como objetivo promover una participación activa de los indígenas 
en el proceso de evangelización. Así, aparte de la promoción de la orden, la 
música sirvió a los jesuitas como una alternativa eficaz a la violencia que 
significó el proceso de conversión religiosa para los nativos.

Desde diferentes espacios y perspectivas y, más que nada, mediante 
variadas formas del género dramático, estos estudios permiten entrever 
manifestaciones culturales que mostraban el ingenio criollo y el esplendor 
de las ciudades, respondían a la necesidad de material evangelizador y de 
predicación, promocionaban a santos, mártires y/o patronos y cumplían con 
la meta de enseñar deleitando. Así, estos ensayos muestran la heterogeneidad 
de las prácticas culturales evangelizadoras, con lo que contribuyen a expandir 
el campo de estudio del género dramático. Algunos de los trabajos además 
hacen visible la participación de los indígenas, quienes no solo fueron reci-
pientes de la cultura europea, sino también importantes colaboradores en la 
creación y el performance de las expresiones dramáticas que dieron esplendor 
a las celebraciones cívicas y religiosas en el Nuevo Mundo. Finalmente, este 
análisis colaborativo de una amplia variedad de manifestaciones culturales 
permite ver las conexiones entre las diferentes áreas geográficas, culturales 
y epistemológicas. 

La edición de este volumen no hubiera sido posible sin la entusiasta aco-
gida de los colaboradores y más que nada sin el importante apoyo editorial 
de Jacqueline Bixler y Angélica García Genel. Gracias a todos ustedes por 
su profesionalismo y apoyo constante.

Virginia Tech



FALL 2020	 15

Notas

Obras citadas

Arrom, José Juan. Historia del teatro hispanoamericano. (Época colonial). Eds. de 
Andrea, 1967. 

Baker, Geoffrey. Imposing Harmony: Music and Society in Colonial Cuzco. Duke 
UP, 2008.

Cabranes-Grant, Leo. From Scenarios to Networks: Performing the Intercultural in 
Colonial Mexico. Northwestern UP, 2016.

Curcio-Nagy, Linda. The Great Festivals of Colonial Mexico City: Performing Power 
and Identity. U New Mexico P, 2004.

Dean, Carolyn. Inka Bodies and the Body of Christ: Corpus Christi in Colonial 
Cuzco, Peru. Duke UP, 1999.

Estenssoro, Juan Carlos. Del paganismo a la santidad: la incorporación de los indios 
del Perú al catolicismo, 1532-1750, trad. por Gabriela Ramos, Instituto Francés 
de Estudios Andinos, 2003.

Fromont, Cecile., ed. Afro-catholic Festivals in the Americas. Performance, Represen-
tation, and the Making of Black Atlantic Tradition. Pennsylvania State UP, 2019. 

 Illari, Bernardo. Domenico Zipoli: para una genealogía de la música clásica lati-
noamericana. Casa de las Américas, 2011.

1 En su estudio, Curcio-Nagy incluye varios tipos de celebraciones, como los homenajes para las 
llegadas de los nuevos virreyes, los festejos por la ascensión al trono de Fernando VI y el juramento de 
lealtad a Carlos III en 1760, la celebración de la fiesta del Corpus Christi, la fiesta de la Virgen de los 
Remedios y el paseo del pendón.

2 Aparte de incluir una serie de representaciones religiosas, los artículos en este volumen también 
están dedicados a diferentes manifestaciones dentro del teatro criollo, el teatro cortesano y palaciego y 
el teatro de corral, entre otros. 

3 Aparte de la mascarada que cubre el capítulo uno, Cabranes-Grant examina el “Festival de los 
huesos”, una celebración jesuita que tuvo lugar en 1578, el papel de los tambores mexicanos descritos 
en Cantares mexicanos y usado más tarde en las celebraciones de una alianza matrimonial de la élite 
indígena y, finalmente, el drama litúrgico El divino Narciso (1690) de Sor Juana Inés de la Cruz.

4 Aunque en este breve recorrido por el desarrollo de las prácticas teatrales coloniales en las inves-
tigaciones contemporáneas me he centrado únicamente en estudios más extendidos, no desconozco el 
importante aporte al desarrollo del campo de varios trabajos de menor amplitud —artículos y capítulos 
de libros.

5 Antes del estudio de Baker, trabajos previos realizados en los archivos de las catedrales y semi-
narios principalmente de Cuzco y Lima por investigadores como Samuel Claro, Robert Stevenson, An-
drés Sas, Rubén Vargas Ugarte, José Quezada Macchiavello y otros contribuyeron a destacar el papel de 
la música en las celebraciones eclesiásticas coloniales en la región andina.

6 El rescate de la música del periodo colonial en México, Lima y otras regiones ha posibilitado 
también adaptaciones modernas materializadas en conciertos y en grabaciones que intentan iluminar el 
quehacer cultural en el Nuevo Mundo.  



16	 LATIN AMERICAN THEATRE REVIEW

Jáuregui, Carlos y Edward Friedman. “Teatro colonial hispánico”. Bulletin of the 
Comediantes, vol. 58, no. 1, 2006, págs. 9-30.

Luciani, Frederick. “Teatro hispanoamericano del periodo colonial”. Historia de la 
literatura hispanoamericana, vol. 1, ed. por Roberto González Echevarría y 
Enrique Pupo-Walker. Cambridge UP, 1996, págs. 280-304.

Merrim, Stephanie. The Spectacular City, Mexico, and Colonial Hispanic Literary 
Culture. U Texas P, 2010.

Tomlinson, Gary. The Singing of the New World: Indigenous Voice in the Era of 
European Contact. Cambridge UP, 2007.

Voigt, Lisa. Spectacular Wealth: The Festivals of Colonial South American Mining 
Towns. U Texas P, 2016.

Ybarra, Patricia. Performing Conquest: Five Centuries of Theater, History, and 
Identity in Tlaxcala, Mexico. U Michigan P, 2009.


